## Die Wissenschaft des Tadschwīd Von Neil Bin Radhan

### Inhaltsverzeichnis

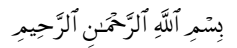
| VORWORT ZUR ZWEITEN AUFLAGE                                                      | 6  |
|----------------------------------------------------------------------------------|----|
| VORWORT ZUR ERSTEN AUFLAGE                                                       | 7  |
| EINFÜHRUNG                                                                       | 10 |
| KAPITEL 1/20 - LESEGESCHWINDIGKEITEN                                             | 12 |
| . تعوذ UND TA'AWWUD بسملة KAPITEL 2/20 – BASMALA                                 | 14 |
| 2.1 WANN SAGT MAN DIE BASMALA UND WANN AT-TA'AWWUI                               |    |
| 2.2 WELCHE MÖGLICHKEITEN HAT MAN, WENN MAN EINE SŪRAZU LESEN ANFÄNGT?            |    |
| 2.3 WELCHE MÖGLICHKEITEN HAT MAN, WENN MAN INMITTEN EINER SŪRA ZU LESEN BEGINNT? |    |
| 2.4 WELCHE MÖGLICHKEITEN HAT MAN, WENN MAN EINE SŪRAMIT DER FOLGENDEN VERBINDET? |    |
| KAPITEL 3/20 - ARTIKULATIONSPUNKTE DER 29 ARABISCHEN LAUTE                       | 19 |
| 3.1 ĞAUF – 1. SPRECHWERKZEUG                                                     | 19 |
| 3.2 ḤALQ – 2. SPRECHWERKZEUG                                                     |    |
| 3.3 LISĀN – 3. SPRECHWERKZEUG                                                    |    |
| 3.5 HAIŠŪM – 5. SPRECHWERKZEUG                                                   |    |
| KAPITEL 4/20 - DIE GEGENSÄTZLICHEN                                               | 55 |
| LAUTEIGENSCHAFTEN                                                                | 36 |
| 4.1 Hams همس                                                                     | 37 |
| 4.2 Ğahr <del>جهر</del>                                                          | 38 |
| شدة 4.3 Š <sub>IDDA</sub>                                                        | 38 |
| رخاوة A.4 Raңāwa دخاوة                                                           | 39 |
| استعلاء '4.5 ISTI'Lā                                                             | 40 |
| 4.6 ISTIFĀL استفال                                                               | 42 |
| 4.6.1 Wann ist das Madd-Alif dunkel?                                             | 43 |

| 4.6.2 Wann ist das Lām Jdunkel?                               | 43               |
|---------------------------------------------------------------|------------------|
| 4.7 Wann ist das Rā ) dunkel?                                 | 44               |
| KAPITEL 5/20 - DIE NICHT GEGENSÄTZLICHEN                      |                  |
| LAUTEIGENSCHAFTEN                                             | 50               |
| 5.1 Die erste nicht gegensätzliche Eigenschaft: C<br>قاقاة    |                  |
| 5.2 DIE ZWEITE NICHT GEGENSÄTZLICHE EIGENSCHAFT:              | ISTIŢĀLA         |
| 5.3 Die dritte nicht gegensätzliche Eigenschaft:<br>تكرير     | Takrīr           |
| قشی 5.4 Die vierte nicht gegensätzliche Eigenschaft:          | Tafašši          |
| ي<br>5.5 Die fünfte nicht gegensätzliche Eigenschaft:<br>صفير | ; Şaf <b>ī</b> r |
| 5.6 DIE SECHSTE NICHT GEGENSÄTZLICHE EIGENSCHAFT              | لين LĪN ::       |
| 5.7 Die siebte nicht gegensätzliche Eigenschaft: ا            | Inӊirāf          |
| KAPITEL 6/20 - IDĠām إدغام                                    | 57               |
| 6.1 Mutamāṭilān                                               | 57               |
| 6.2 Mutaǧānisān                                               |                  |
| 6.3 MUTAQĀRIBĀN                                               |                  |
| Regeln des Lām J                                              |                  |
| KAPITEL 7/20 - DIE REGELN DES SUKUNIERTEN N<br>DES TANWĪN     |                  |
| 7.1 IẓḤĀR إظهار                                               | 63               |
| 7.2 IDGĀM إدغام                                               | 65               |
| بقلاب 7.3 IQLĀB                                               | 68               |
| 7.4 IḪFĀ' إخفاء                                               | 69               |
| 7.5 Die Regeln des sukunierten Mīm مُ                         |                  |
| 7.6 WIE LANG SIND DIE GUNNĀT, VON DENEN IM KAPIT              | EL 7             |
| GESPROCHEN WIRD?                                              | 72               |

| KAPITEL 8/20 – DER MADD المد                                                                                   | 74    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 8.1 DIE URSPRÜNGLICHEN MUDŪD                                                                                   | 75    |
| المد الطبيعي 8.1.1 Ṭabīʿī-Madd                                                                                 | 75    |
| المد العوض 8.1.2 'Iwad-Madd                                                                                    | 75    |
| 8.1.3 Badal-Madd المد البدل.                                                                                   | 76    |
| الصلة الصغرى 8.1.4 Kleine Şila                                                                                 |       |
| 8.2 Durch Hamza gelängte Mudūd                                                                                 |       |
| المد المتصل 8.2.1 Muttaṣil-Madd                                                                                | 78    |
| المد المنفصل 8.2.2 Munfaṣil-Madd                                                                               |       |
| الصلة الكبرى 8.2.3 Große Ṣila                                                                                  | 80    |
| 8.3 DURCH SUKŪN GELÄNGTE MUDŪD                                                                                 |       |
| المد العارض للسكون 8.3.1 Madd ʿĀriḍ Lis-Sukūn                                                                  |       |
| المد اللين 8.3.2 Madd Līn                                                                                      | 81    |
| المد اللازم 8.3.3 Madd Lāzim                                                                                   |       |
| 8.4 WENN EIN MADD IN MEHR ALS EINE KATEGORIE PASST                                                             |       |
| 8.5 KOMBINATIONEN DER EINHEITEN DER MUDŪD                                                                      |       |
| 8.6 Fehler, die man bei den Mudūd machen kann                                                                  | 90    |
| الإمالة KAPITEL 9/20 - IMĀLA                                                                                   | 93    |
| KAPITEL 10/20 - NABR النبر                                                                                     | 94    |
| KAPITEL 11/20 - WIE MAN AM ENDE EINES WORTES                                                                   |       |
| STEHEN BLEIBT                                                                                                  | 96    |
| 11.1 Sukūn السكون                                                                                              | 96    |
| الروم 11.2 RAUM                                                                                                |       |
| الإشمام 11.3.1 Išmān                                                                                           |       |
| الاخْتِلاس 11.3.2 IḫTILĀS                                                                                      |       |
| KAPITEL 12/20 – REGELN DES STOPPENS UND                                                                        |       |
| WEITERLESENS                                                                                                   | . 101 |
| الوقف 12.1 WAQF الوقف (DAS STEHENBLEIBEN)                                                                      | 101   |
| 12.2 QAT موسطال المام موسطال المام الم |       |
| سکت 12.3 SAKT سکت                                                                                              |       |

| KAPITEL 13/20 - ZWEI SUKUNIERTE LAUTE TREFFEI AUFEINANDER                                                   |                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| KAPITEL 14/20 - DIE ARTEN DER HAMZA                                                                         | 114                      |
| 14.1 Eine Waşl-Hamza vor einem Verb                                                                         | 117<br>118<br><i>118</i> |
| الأَلِفَاتُ السَّبْعَةَ KAPITEL 15/20 - DIE SIEBEN ALIFS                                                    | 121                      |
| KAPITEL 16/20 - NAQL النقل                                                                                  | 123                      |
| KAPITEL 17/20 - LAḤN اللحن                                                                                  | 124                      |
| KAPITEL 18/20 - 'UTMĀNISCHE UND HEUTIGE<br>RECHTSCHREIBUNG الْحَطُّ الْعُثْمَاتِيُّ والْإِمْلاءُ الْحَدِيثِ | 125                      |
| KAPITEL 19/20 - GESANGSREGELN                                                                               | 134                      |
| KAPITEL 20/20 - NICHT ÜBERTREIBEN!                                                                          | 135                      |
| QUELLEN                                                                                                     | 137                      |
| ZEUGNIS DER 10 QUR'ĀNISCHEN LESARTEN                                                                        | 138                      |

### Vorwort zur zweiten Auflage



Im Namen Allāhs. Alles Lob gebührt Allāh, dem Herrn der Welten. Ihn lobpreisen wir, Ihn bitten wir um Hilfe und um Vergebung. Wir wenden uns Ihm reuevoll zu. Wir suchen Zuflucht bei Allāh vor dem Übel unserer Seelen und den schlechten unserer Taten. Für denjenigen, den Allāh rechtleitet, gibt es niemanden, der ihn in die Irre leiten könnte. Und für denjenigen, den Allāh in die Irre leitet, gibt es niemanden, der ihn rechtleiten könnte.

Ich bezeuge, dass es niemanden gibt, der der Anbetung würdig ist außer Allāh, und ich bezeuge, dass Muḥammad Allāhs Diener und Gesandter ist. Allāhs Segen und Heil auf ihm.

Das wahrhaftigste Buch ist das Buch Allāhs. Die beste Rechtleitung ist die Rechtleitung Muḥammads, Allāhs Segen und Heil auf ihm. Die übelsten aller Dinge sind die Neuerungen und jede Neuerung führt zur Hölle.

Allāh hat mir, Ihm sei Dank, den Erfolg verliehen, eine zweite, verbesserte Auflage zu schreiben, in der, so Allāh will, noch mehr Nutzen liegt als in der ersten. Des Weiteren habe ich die Rechtschreibung der arabischen Worte etwas vereinfacht, indem ich die Worte so, wie sie gewöhnlich aufzufinden sind, geschrieben habe. Am Ende möchte ich mich noch bei allen Geschwistern bedanken, die bei der Korrekturlesung mitgewirkt haben, insbesondere Schwester Amina, Bruder Isa Panz und Bruder Kerim Edipoğlu. Möge Allāh sie für ihre Mühen belohnen.

Möge Allāh, der Erhabene, dieses Werk annehmen.

Neil Bin Bandar Bin Radhan Wiesloch, 3. <u>D</u>ul-Ḥiǧǧa 1426 / 23. Dezember 2006 www.durus.de

### Vorwort zur ersten Auflage

Im Namen Allāhs<sup>1</sup>, des Allerbarmers, des Barmherzigen<sup>2</sup>. Alles Lob gebührt Allāh, dem Herrn der Welten. Ihn lobpreisen wir, Ihn bitten wir um Hilfe und um

¹ Der Ausdruck "im Namen Allähs" beinhaltet einen nicht erwähnten Ausdruck, auf Arabisch: غَيْرُ مَحْدُوفُ Der Sinn der Nichterwähnung ist, dass dieser Ausdruck allgemeingültig für alle Situationen bleibt. Je nach Situation meint der Sprecher dieser Formel eine bestimmte Aktion. Will man zum Beispiel etwas trinken, so ist der ausgelassene Ausdruck in diesem Fall "Ich trinke". Wenn man etwas essen möchte, dann "Ich esse" usw. Wenn man also einen Brief schreibt, dann meint man im Grunde genommen: "Ich schreibe diesen Brief im Namen Allähs." Der einfache Ausdruck "im Namen Allähs" ist quasi eine Abkürzung und allgemein gültige Formel. Frage: Was bedeutet sie? Sie bedeutet soviel wie: "Mit der Erlaubnis Allähs mache ich …". Wenn ich also etwas lesen möchte, sage ich ausformuliert: "Ich lese mit der Erlaubnis Allähs." Damit ist es klar, dass es verboten ist, den Ausdruck "im Namen Allähs" vor einer verbotenen Handlung auszusprechen, denn man vollbringt die verbotenen Handlungen nicht mit der gesetzlichen Erlaubnis Allähs. Das wäre eine Lüge!

Was will man mit dieser Formel erreichen und warum spricht man sie aus? Man will dadurch Allähs Segen erhalten, indem man Seinen Namen vor der Handlung ausspricht und Seinem Herrn damit zum Ausdruck bringt, dass man diese Tat nur mit Allähs Erlaubnis vollbringen kann und dass man sie nur deshalb ausführt, weil man weiß, dass Allähs Zorn dadurch nicht erregt wird. Die Gewaltigkeit dieser Aussage wird klar, wenn man sich folgende Situation vorstellt: Du gehst als Sohn eines Mitarbeiters einer Firma zu deinem direkten Vorgesetzten, über den allerdings noch ein weiterer Vorgesetzter eingesetzt ist. Du sagst zu ihm: "Ich bin zu dir im Namen meines Vaters gesandt worden mit folgendem Befehl: Stell die Maschinen bis auf weiteres alle ab!"

Würde der Vorgesetzte diesen Befehl ausführen? Sicherlich nicht, denn derjenige, der den Gesandten entsandt hat (der Sender), steht unter demjenigen, den die Botschaft erreichen soll (Empfänger). Wäre hingegen der Sender der Sohn des Vorgesetzten des Empfängers, sähe die Situation sicherlich anders aus, denn der Gesandte ist von jemandem gesandt, dessen Sender hierarchisch gesehen über dem Empfänger steht. In diesem Fall wird der Empfänger dem Gesandten mit offenen Ohren zuhören. Der Gesandte ist also nur so stark, wie sein Sender ist. Man vergegenwärtige sich nun, dass derjenige, der die Botschaft sendet, der Herr der Welt selbst ist, und der Gesandte ist Muḥammad

<sup>2</sup> Es sei darauf hingewiesen, dass "der Allerbarmer" für den arabischen Ausdruck Ar-Raḥmān الرحمن steht. Und "der Barmherzige" steht für Ar-Raḥm الرحمن. Streng genommen sind nur die arabischen Ausdrücke die Namen Allāhs; die deutschen Ausdrücke sind nur der Einfachheit halber und wegen des Verständnisses verwendet worden. Dies gilt für alle übersetzten Namen Allāhs. Ar-Raḥmān bedeutet u. a. derjenige, der voller Barmherzigkeit ist. Deshalb soll man Ihn um Erbarmen bitten. Ar-Raḥm bedeutet mehr "der Barmherzige" in dem Sinne, dass Seine Barmherzigkeit Seine Geschöpfe erreicht, d.h., dass Er Sich ihrer erbarmt. Das, was man quasi bei der Übersetzung beachtet hat, ist, dass der Name Ar-Raḥmān einzig und allein für Allāh reserviert ist. Deshalb hat man im Deutschen den Begriff "Allerbarmer" erfunden, denn es gibt nur einen, der sich aller erbarmt, und das ist zweifellos Allāh. Dagegen kann das aus dem Wort Ar-Raḥīm abgeleitete Adjektiv "Raḥīm" auch für Geschöpfe verwendet werden.

7

Vergebung. Wir wenden uns Ihm reuevoll zu. Wir suchen Zuflucht bei Allāh vor dem Übel unserer Seelen und den schlechten unserer Taten. Für denjenigen, den Allāh rechtleitet, gibt es niemanden, der ihn in die Irre leiten könnte. Und für denjenigen, den Allāh in die Irre leitet, gibt es niemanden, der ihn rechtleiten könnte.

Ich bezeuge, dass es niemanden gibt, der der Anbetung würdig ist außer Allāh, und ich bezeuge, dass Muḥammad Allāhs Diener und Gesandter ist. Allāhs Segen und Heil auf ihm und all seinen Freunden und allen, die ichnen auf gute Weise folgen, bis zu dem Tag, an dem kein Vater für die Sünde seines Sohnes aufkommen wird noch ein Sohn für die Sünde seines Vaters.

Die folgenden 20 Kapitel sind für Muslime gedacht, die bereits arabische vokalisierte Worte lesen können.

### 

Die Vokale behandele ich wie folgt:DhZ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dies ist die Lautschrift der Deutschen Morgenländlischen Gesellschaft (DMG). Ich habe darauf verzichtet Querschnitte der Kehle einzufügen, weil sie aus Erfahrung wenig Sinn machen, um die genaue Aussprache zu erzielen. Man kann niemals auf einen ausgezeichneten Qur'ānlehrer verzichten, wenn man den Qur'ān so lesen möchte, wie er herabgesandt wurde.

Beispiel: Alle Vokale von جَلَسَ sind kurz. Demnach schreibe ich es mit lateinischen Buchstaben wie folgt: "ǧalasa" Das Wort قال gebe ich jedoch so wieder: "qāla"

Dementsprechend schreibe ich für ein Alif  $^1$ ,  $^3$ , für ein  $^2$ , das eine Sukūn hat und dem vorher eine Kasra vorausgeht " $^1$ ", für ein Wāu  $^1$ , das eine Sukūn hat und dem eine Pamma vorausgeht " $^1$ ".

Wenn ich fortan den Begriff "medinensischen Mushaf" verwende, meine ich denjenigen Mushaf, der heutzutage in Madīna gedruckt wird. Ich beziehe mich also hierbei auf die Schriftart, denn der Qur'ān ist überall derselbe.

Und nun möchte ich mit einigen Begriffsdefinitionen in die Thematik einführen:

### Einführung

Tadschwīd sprachlich gesehen bedeutet "etwas gut und richtig machen". Tadschwīd in der Tadschwīdwissenschaft bedeutet, jeden Laut von derjenigen Stelle auszusprechen, von der er ausgesprochen werden muss und diesem Laut seine korrekten Ausspracheeigenschaften zu geben.

<u>Womit beschäftigt sich die Tadschwidwissenschaft?</u> Sie beschäftigt sich mit den Worten des Qur'an.

Was ist das Ziel der Tadschwīdwissenschaft? Das Ziel ist es, Allāhs Wohlgefallen zu erlangen, indem wir lernen, Seine Worte fehlerfrei auszusprechen.

Wie kann man lernen, das Buch Allāhs fehlerfrei zu rezitieren? Im Gegensatz zu anderen Wissenschaften, kann man zumindest den praktischen Teil dieser Wissenschaft nur erlernen, indem man den Qur'ān durch einen ausgezeichneten Qur'ānlehrer lesen lernt. Dieser Teil kann natürlich schriftlich formuliert nur teilweise behandelt werden. Weitaus besser kann man aus einem schriftlich formulierten Text den theoretischen Teil erlernen.

Wer hat die Fachbegriffe dieser Wissenschaft eingeführt: Sie wurden von den Gelehrten der Tadschwīdwissenschaft eingeführt.

Wie wird der Qur'ān gelesen? Auf genau die Art, auf die der Engel Gabriel, Friede auf ihm, dem Gesandten Muḥammad das Qur'ānlesen beigebracht hat.

Was ist das islamische Urteil über die Tadschwīdwissenschaft? Das Urteil über den theoretischen Teil lautet: Kollektivpflicht (فرضُ كِفَالِهُ). Das bedeutet, dass es ausreicht, wenn ein Teil der islamischen Gemeinschaft den theoretischen Teil bewahrt, lernt und lehrt. Es muss also nicht jeder Muslim diesen Teil erlernen.

Wenn ihn allerdings niemand erlernt, sündigen alle, die dazu imstande gewesen wären. Das Urteil über den praktischen Teil muss differenziert werden: Der offenkundige Laḥn كُونُ (Fehler; näheres dazu in Kapitel 17) muss vermieden werden, soweit es geht (wāǧib عُرُنِيلُ Vor." (73:4) Tartīl wurde im Tafsīr⁴ ausgelegt als: langsam und besinnlich, so dass es beim Verinnerlichen der Bedeutungen hilft; den Qur'ān deutlich auszusprechen, Laut für Laut, so dass die Laute klar zu hören sind. Dies geht nur, wenn jeder Laut aus der Stelle gesprochen wird, woher er auch ursprünglich entspringt und, wenn jeder Laut die ihm zugeschriebenen

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bei Aṭ-Ṭabari الطبرى und Al-Qurṭubi القرطبى an der entsprechenden Stelle im Tafsīr.

Eigenschaften erhält, denn im Grunde genommen unterscheiden sich die Laute س und س nur in ihren Eigenschaften wie wir, so Allāh will, noch sehen werden. Des Weiteren ist das Lesen des Qur'ān an sich ein Gottesdienst, eine 'Ibāda عبد 'Biāda sha wir wissen, sind Gottesdienste Handlungen, durch die wir Allāh, dem Erhabenen, näher kommen. Da wir aber nur wissen, wie wir Allāhs Wohlgefallen erlangen, weil Er oder Sein Gesandter es es uns mitgeteilt haben, dürfen wir an den Gottesdiensten nichts verändern, und der Qur'ān wurde von allen Überlieferern mit Tadschwīd bzw. Tartīl<sup>5</sup> überliefert. Der Qur'ān ist also kein Buch, das wie irgendein anderes rezitiert wird.

Den nicht offenkundigen *Laḥn* zu vermeiden ist eine Form der Vollständigkeit: Wer also den Qur'ān so lesen möchte, wie er herabgesandt wurde, muss auch diese Art von Fehler vermeiden.

Wer lehrt uns die Lesung des Qur'ān? Der Qur'ān wurde uns von so genannten اصُحْابُ الأساليد (Besitzern von Überlieferungsketten) überliefert. Dies sind Menschen, die eine geschlossene und somit ununterbrochene Überlieferungskette von sich bis zum Gesandten Allāhs المعالمة haben. Jede Perle dieser Kette hat seinem Lehrer den Qur'ān mindestens einmal komplett auswendig und fehlerlos vorgetragen. Wenn ich ab jetzt die Worte "Qur'ānlehrer" oder "ausgezeichnete Lehrer" u. ä. verwende, meine ich damit genau diese Menschen.

Bemerkung: Die Regeln, die im Laufe dieser Schrift erwähnt werden, sind zum größten Teil für alle Qirā'āt' قراءات gültig. Im Speziellen wird allerdings nur die Riwāya<sup>8</sup> عاصم von Ḥafṣ عاصم behandelt, die er über seinen Lehrer ʿĀsim عاصم berliefert hat. Es ist die in der islamischen Welt am meisten verbreitete Riwāya. Wir beschränken uns auch nur auf den Überlieferungsweg Aš-Šātibiyya.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> In der Tadschwīdwissenschaft sind die Begriffe Tartīl und Tadschwīd Synonyme.

<sup>6</sup> Und nicht etwa jeden Menschen, der irgendwo in einer Moschee oder anderswo sitzt und den Leuten den Qur'ān falsch beibringt, weil er es selbst nicht besser kann, auch wenn die Leute auf ihn mit dem Finger zeigen und ihn als einen Gelehrten bezeichnen. Außerdem heißt "ein Gelehrter zu sein" noch lange nicht, dass man unterrichten darf wie man den Qur'ān richtig liest! Auch meine ich nicht Menschen, die den Qur'ān im Fernsehen und Radio vortragen und vor lauter Anstrengung rot anlaufen. 
7 Qirā'āt ist der Plural von Qirā'aō ألا يا und bedeutet frei übersetzt: qur'ānische Lesarten. Ich möchte auf den deutsche Begriff Lesarten, soweit es geht, verzichten, denn die Gelehrten jener Wissenschaft haben den Ausdruck "Qirā'āt" wie folgt definiert: Die qur'ānischen Lesarten, die einem der 10 bzw. 14 Qurrā' zugeschrieben wird. Qurrā' ist der Plural von Qāri' ويُلاء was sprachlich "Leser" bedeutet. Mit Qurrā' sind aber ganz bestimmte, namentlich bekannte Personen gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die qur'ānische Lesart, die ein Schüler der Qurrā' über seinen Lehrer überliefert hat. Auch hier sind ganz bestimmte Personen gemeint.

### Kapitel 1/20 - Lesegeschwindigkeiten

Der Qur'an kann grundsätzlich in drei Geschwindigkeiten gelesen werden:

- 1. Taḥqīq (تحقيق): das langsame Lesen.
- 2. Ḥadr (حَدْر): das schnelle Lesen.
- 3. Tadwīr (توير): das mittelschnelle Lesen; es liegt zwischen Taḥqīq und Ḥadr.

Alle Lesegeschwindigkeiten sind erlaubt, wobei Taḥq̄q am besten geeignet ist, wenn man die Bedeutungen der Verse verinnerlichen möchte. Hadr ist bei manchen Leuten am besten geeignet, wenn sie das auswendig Gelernte wiederholen möchten.

Egal in welcher Geschwindigkeit man liest, so muss man die Regeln des Tadschwīd immer beachten. Was bei zu langsamen Lesen geschehen kann:

Unter denjenigen, die den Qur'ān lesen, gibt es welche, die den Qur'ān so langsam psalmodieren, dass sich aus einem kurzen Vokal<sup>9</sup> ein langer wird. Beispiel für ein kurzes a (Fatha), das zu einem langen a (Alif) wird:



Wenn man es zu langsam liest, wird daraus خالـاقاكُم. Dies geschieht besonders bei Anfängern.

Und aus einem kurzen i (Kasra) wird dann ein langes i (ي):



Falsch würde man es so lesen: مِينْ قَبْل

Und aus einem kurzen u (Damma) wird ein langes u (9), wie in:

كُونِتُم Es wird dann zu

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die arabischen Vokalen: Fatḥa (فتحة), Damma (ضمة) und Kasra (كسرة).

Dass man im Buche Allāhs keine Laute hinzufügen darf, ist eine offensichtliche Sache

Beispiel für das andere Extrem, nämlich zu schnell zu lesen:

Wenn man den Qur'ān schnell rezitiert, kann es unter Umständen dazu kommen, dass entweder Laute nicht ihre korrekten Längeneinheiten bekommen (wie etwa das Alif in جآء) oder, dass Laute ganz verschwinden. Hierzu ein Beispiel aus Sūra Al-Fātiha (1):

Es passiert vielen Menschen, und gerade im Gebet, dass sie den Vers wie folgt lesen:

Mit anderen Worten: Sie verschlucken die Hamza (۶) von الْعَمْتُ. Nun ist klar, wie wichtig es ist, den Qur'ān richtig lesen zu können, denn die Gültigkeit des Gebets kann davon abhängen. Was bei Ḥadr auch passieren kann ist, dass man besonders in Worten, wie

in diesem Fall besonders die Damma vom ersten Mīm (\*) entweder sukuniert (d. h. dessen Vokal wird in ein Sukūn ' umgewandelt) oder die Damma wird unvollständig ausgesprochen.

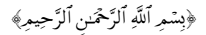
Aus der Einteilung der Lesegeschwindigkeiten und der Einleitung geht hervor, dass Tartīl (نرتيل) keine Geschwindigkeitsstufe darstellt, wie manche Leute denken. Sie bezeichnen die Qur'ānrezitationen, die langsam gelesen wurden und bei denen man auf die Tadschwīdregeln achtet, als Muǧawwad مجود (mit Tadschwīd gelesen) und diejenigen Aufnahmen, die übertrieben gesungen werden, einfach nur schnell gelesen werden oder bei denen man nicht so sehr auf die Tadschwīdregeln geachtet hat, als Murattal مرتا (mit Tartīl gelesen). Diese Einteilung ist falsch, denn man muss den Qur'ān stets mit Tartīl und Tadschwīd lesen.

### Kapitel 2/20 – Basmala بسملة und Taʻawwu<u>d</u> تعوذ

Taʻawwud bzw. Istiʻāda ist die Abkürzung von "أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطانِ الرَّجِيم, und wird im Allgemeinen übersetzt als: "Ich suche Zuflucht bei Allāh vor dem verfluchten Satan." Weitere Möglichkeiten für die Istiʿāda sind:

أَعُوذُ بِاللهِ السَّميعِ العَيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ العَيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ الْعُودُ بِاللهِ السَّميعِ العَليمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ مِنْ هَمْزِهِ وَنَفْخَهِ وَنَفْتُهُ  $^{12}$  الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ وهَمْزَهِ وَنَفْخَهِ وَنَفْتُهُ  $^{13}$  الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ وهَمْزَهِ وَنَفْخَهِ وَنَفْتُهُ  $^{13}$ 

Die erste ist die bekannteste und die bevorzugte, denn sie stimmt direkt mit dem Qur'ān überein: "Wenn du nun den Qur'ān lesen (willst), dann suche Zuflucht bei Allāh vor dem verfluchten Satan." (16:98) Folglich sagt man die Isti'āda bevor man beginnt den Qur'ān zu lesen.
Basmala ist die Abkürzung von:



Nicht im Zusammenhang mit Qur'änlesung: Buḥāri 19/73, Muslim 13/21,22, Tirmidi 11/349, Aḥmad 45/88, 55/188, Muṣannaf Ibn Abi Šaiba 6/96, 7/94 u.a. Im Zusammenhang mit Qur'ānlesung: Muṣannaf von Ibn Abi Šaiba 1/268 über 'Umar überliefert und im

Muṣannaf von 'Abdur-Razzāq 2/86 über den Propheten 🛎 Die Kette bei 'Abdur-Razzāq ist ḥasan. Ebenso ist es im Muṣannaf von Ibn Abi Šaiba 1/268 über 'Umar überliefert worden. Die Kette ist inscha Allāh ḥasan نصن , wenn nicht sogar saḥīḥ.

14

<sup>11</sup> Tirmidi (Al-Albāni sagte: daʿīt فنعف ), Aḥmad, As-Sunan Al-Kubrā von Al-Baihaqi 2/43, Muṣannaf von ʿAbdur-Razzāq 2/75 (Diese Überlieferung ist korrekt جب wegen ʿAli Ibn ʿAli, und Allāh weiß am besten Bescheid), Šuʻabul-Īman 6/18, Ad-Dārimi 10/322 und Muṣnad ʿAbd Ibn Ḥumaid 1/121. Der Ḥadītgelehrte ʿAli Riḍā sagte, dass diese Version zweifellos durch die verschiedenen Überlieferungswege authentisch ist. Authentischer ist allerdings die Version mit dem Zusatz im folgenden Ḥadīt.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Aḥmad Nr. 11047, Abū Dāwūd Nr. 658, Tirmidi Nr. 225. Al-Albāni sagte: saḥīḥ בּיביב. "Hamz": Einflüsterung. "Nafḥ": Überheblichkeit. "Nafḥ": Zauber (Siḥr), Überheblichkeit, verpönte Dichterei, Verrücktheit. (Aus Tuḥfatul-Aḥwadi zu Ḥadīṭ Nr. 225)

 $<sup>^{13}</sup>$  Ibn Māğa 2/380 Nr. 808. Al-Albāni sagte: saḥīḥ.

und wird im Allgemeinen mit "Im Namen Allāhs, des Allerbarmers, des Barmherzigen" übersetzt. Wenn man laut liest, sagt man die Isti'ada laut, wenn man leise liest, dann leise. Das gleiche gilt für die Basmala. Diese Regelung gilt für das Qur'ānlesen außerhalb des Gebets.

Ein weiterer Fall, bei dem es wünschenswert ist die Isti'āda und die Basmala leise zu lesen ist, wenn man sich in einer Gruppe befindet, in der einer nach dem anderen den Qur'an rezitiert. Man soll in diesem Fall beides leise sagen, damit es keine Unterbrechung in der Qur'anrezitation gibt.

### 2.1 Wann sagt man die Basmala und wann At-Ta'awwud?

Ta'awwud sagt man immer, wenn man den Qur'an lesen möchte. Bei der Basmala unterscheidet man zwei Fälle:

- 1) Wenn man eine Sūra zu lesen beginnt, muss man die Basmala nach der Istiʻāda sprechen, weil sie am Anfang jeder Sūra steht und Teil des Qur'ān ist. Es gibt nur eine Ausnahme: Sūra At-Tauba, Sūra Nummer 9. Dort steht am Anfang keine Basmala, deshalb darf man sie dort auch nicht lesen.
- 2) Wenn man inmitten einer Sūra beginnt<sup>14</sup>, dann hat man die Wahl die Basmala auszusprechen und man darf sie weglassen, außer, dass es Stellen im Qur'ān gibt, in denen es aufgrund der Versbedeutungen wünschenswert ist die Basmala auszusprechen oder eben nicht.

Ein Beispiel, bei dem es besser ist die Basmala auszusprechen: 2:255 "Allāh - Es gibt keinen Gott außer Ihm..."15

Ein Beispiel, bei dem es besser ist die Basmala nicht auszusprechen: 2:268 "Der Satan verspricht euch Armut..."

Ein Beispiel, bei dem es gleichgültig ist die Basmala auszusprechen oder nicht: 8:15 "O die ihr glaubt!"

<sup>14</sup> Dies gilt für jede Sūra, auch Sūra 9.

 $<sup>^{15}</sup>$  Da es um die Versbedeutungen geht, habe ich darauf verzichtet den arabischen Text zu zitieren.

### 2.2 Welche Möglichkeiten hat man, wenn man eine Sūra zu lesen anfängt?

Man hat insgesamt 4 Möglichkeiten:

- 1) Man liest Istiʻāda (Taʻawwud), pausiert 16, dann liest man die Basmala, pausiert und dann beginnt man mit der Sūra. D. h. man trennt alles voneinander.
- 2) Man verbindet die Istiʿāda mit der Basmala und trennt die Basmala von der Sūra.
- 3) Man trennt die Istiʿāda von der Basmala und verbindet die Basmala mit der Sūra.
- 4) Man verbindet die Istiʿāda mit der Basmala und die Basmala mit der Sūra. D. h. man verbindet alles miteinander und pausiert nicht.

Wenn man von Sūra At-Tauba (Nr. 9) beginnt zu lesen, kann man entweder die Istiʻāda mit dem ersten Vers verbinden oder trennen. Es gibt also 2 Möglichkeiten.

# 2.3 Welche Möglichkeiten hat man, wenn man inmitten einer Sūra zu lesen beginnt?

Wenn man die Basmala liest, hat man wieder die 4 Möglichkeiten, als ob man am Anfang einer Sūra zu lesen beginnt. Wenn man die Basmala nicht liest, hat man die Möglichkeit, die Istiʿāda mit dem Vers zu verbinden oder nicht.

## 2.4 Welche Möglichkeiten hat man, wenn man eine Sūra mit der folgenden verbindet?

Man hat 3 Möglichkeiten:

1) Man verbindet den Vers der letzten Sūra mit der Basmala und die Basmala mit dem ersten Vers der nächsten Sūra.

<sup>16</sup> Mit Pause ist hier das arabische Wort "Waqf (وَقَفَ" gemeint. In der Tadschwīdwissenschaft bedeutet Waqf so lange stehen zu bleiben, wie man normalerweise einatmet, um weiter zu lesen.

- 2) Man trennt den Vers der letzten Sūra von der Basmala und die Basmala vom ersten Vers der nächsten Sūra.
- 3) Man trennt den Vers der letzten Sūra von der Basmala und verbindet die Basmala mit dem ersten Vers der nächsten Sūra.

Die vierte Möglichkeit, nämlich den Vers der letzten Sūra mit der Basmala zu verbinden und die Basmala vom ersten Vers der nächsten Sūra zu trennen, ist nicht erlaubt, weil es sich so anhören würde, als gehöre die Basmala zur zuletzt gelesenen Sūra.<sup>17</sup>

Diese Regel gilt zwischen jeder Sūra und der ihr folgenden, bis auf folgende drei Fälle:

(1/3) Wie verbindet man Sūra Al-Anfāl (8) mit Sūra At-Tauba (9)?

Bekanntlich steht zwischen der 8. und 9. Sūra keine Basmala. Hier hat man 3 Möglichkeiten:

- 1) Man pausiert nach dem letzten Vers von Sūra Al-Anfāl (Nr.8) und beginnt dann mit der Sūra At-Tauba (Nr.9). D. h. man pausiert solange, wie man zum Atmen braucht. Das wird als Waqf فف bezeichnet.
- 2) Man verbindet den letzten Vers von Sūra Al-Anfāl mit dem ersten Vers von Sūra At-Tauba.
- 3) Man pausiert wie im ersten Fall, allerdings kürzer, als man normalerweise zum Atmen braucht. Das bedeutet also auch, dass man bei dieser Pause nicht atmet. Diese Art zu pausieren nennt man Sakt

Diese Regel gilt nicht nur für den Fall, dass man Al-Anfāl mit At-Tauba verbindet, sondern für jede Sūra, die man mit At-Tauba verbindet unter der Voraussetzung, dass At-Tauba in der Reihenfolge die zweite von Zweien ist.

Wenn man allerdings eine Sūra mit At-Tauba verbindet, wobei At-Tauba die erste von Zweien ist, so ist der Qur'ānlehrer 'Abdul-Fattāḥ Al-Qaḍi der Ansicht, dass nur Waqf فقف erlaubt ist. Dasselbe gilt, wenn man das Ende von At-Tauba mit dessen Anfang verbindet.¹¹8 Und Allāh weiß es am besten.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Selbstverständlich ist der erste Grund derjenige, dass die Qur'änlehrer, die einen Isnād (Überlieferungskette) haben, dies auf diese Weise von ihren Lehrern gelernt haben und genauso weitergeben.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Al-Basmala S. 15. البدور الزاهرة Al-Basmala S. 15.

- (2/3) Wenn man die letzte Sūra (Nr.114) mit der ersten (Nr.1) verbindet, muss man nach allen Qirā'āt قراءات die Basmala lesen.
- (3/3) Wenn man eine Sūra mit einer anderen Sūra verbindet, wobei die zweite nicht gleich nach der ersten folgt, wie wenn man zum Beispiel Sūra 112 mit Sūra 114 verbindet oder wenn man umgekehrt die Sūra 114 mit der Sūra 112 verbinden will, dann muss man die Basmala aussprechen.

### Kapitel 3/20 - Artikulationspunkte der 29 arabischen Laute<sup>19</sup>

Die Laute der arabischen Sprache entstehen mehr oder weniger an 17 Stellen im Mundraum.<sup>20</sup> Wenn man natürlich die Stellen genauestens betrachtet, entsteht jeder Laut an einer eigenen Stelle, doch da einige Laute sehr nahe beieinander liegen, werden sie zusammengefasst.

Die Sprechwerkzeuge, an denen die Laute entstehen, werden in 5 Teile eingeteilt:

- 1) Ğauf (جُوف) Mund- und Rachenhöhle (1 Artikulationspunkt)
- 2) Halq (حثق Kehle (3 Artikulationspunkte)
- 3) Lisān (لِسان) Zunge (10 Artikulationspunkte)
- 4) Schafatān (شفتان) Lippen (2 Artikulationspunkte)
- 5) Haišūm (خَيشُوم) Nasenhöhle (1 Artikulationspunkt)

### 3.1 Ğauf - 1. Sprechwerkzeug

Das erste Sprechwerkzeug ist der Ğauf: Dort entstehen 3 Laute: die Madd-Laute (حُرُوفُ المَدَ):

- 1) Das  $^{\dagger}$  (Alif); es ist immer sākin und ihm geht immer eine Fatḥa  $^{'}$  voraus: z.B.  $^{\bot}$
- 2) Das ي (Yā), das sākin ist und dem eine Kasra ـ vorausgeht: سيّ
- 3) Das 🜶 (Wāu)<sup>21</sup>, das sākin ist und dem eine Þamma 'vorausgeht: 💃

Folgendes Wort im Qur'ān beinhaltet alle Madd-Laute:

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Das Alif und die Hamza sind zwei verschiedene Laute.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Dies ist die Ansicht von Muḥammad Ibnul-Ğazari محمد بن الجزري und anderen, Allāhs Barmherzigkeit auf ihnen allen.

 $<sup>^{21}</sup>$  Beim Aussprechen des Wāu hört man überhaupt keinen W-Laut, auch nicht ansatzweise! Man muss die Lippen **ganz** runden (es ist ein bilabialer Laut). Mit dem W ist also kein deutsches W oder V gemeint (kein labiodentaler Laut), sondern so, wie man es im Englischen in z. B. "where" ausspricht.



Da man nicht sagen kann, dass diese 3 Laute an einem bestimmten Ort entstehen und sie erst enden, wenn die Luft endet, sagt man, dass sie im Ğauf entstehen.

**Vorsicht (1):** Die Madd-Laute enden nicht mit einer Hamza ?! Manche Leute beenden diese Laute (und eventuell auch andere) dadurch, dass sie den Luftfluss abrupt abbrechen; genau das wäre eine Hamza ?!

هنُوحيهاء ﴾ → هنُوحيها ﴾: Beispiel

Vorsicht (2): Nicht diese Laute mit einer Nasalierung (Gunna غنة) vermischen!

Wie findet man heraus, ob man die Laute mit einer Gunna ausspricht? Antwort: Man hält beim Aussprechen die Nase zu. Wenn ein seltsamer Ton entsteht, dann weiß man, dass man eine Gunna ausspricht.

Wie kann man dieses Problem lösen?

Man sucht sich zum Beispiel den Laut و (Wāu) aus, setzt eine Sukūn darüber und vorher einen Buchstaben, der eine Damma hat und weit weg vom (Mīm) und ن (Nūn) ist, also zum Beispiel die Hamza و und sagt و und versucht die Gunna loszuwerden. Wenn man die Nase zuhält und die Aussprache genauso ist, wie, wenn man die Nase nicht zuhält, dann ist man die Gunna in diesem Fall los. Dann macht man dasselbe noch einmal mit einem Laut, der nahe am Nūn ن liegt (und keine Gunna hat), zum Beispiel das Lām ل und übt ف Wenn dieser Schritt erfolgreich war, übt man als letztes dasselbe mit dem Nūn ப und sagt:

### 3.2 Ḥalq - 2. Sprechwerkzeug

Das zweite Sprechwerkzeug ist der Ḥalq (الحلُق, die Kehle), in dem sich 3 Artikulationspunkte befinden.

Man teilt die Kehle in drei Teile ein, wobei man die Lippen als den Beziehungspunkt betrachtet:

| <sup>22</sup> Sūra Hūd 11:4 | 10 |  |  |
|-----------------------------|----|--|--|
| Sura Hud 11:4               | 19 |  |  |

- 1) Der am weitesten entfernte Teil (d.h. von den Lippen)
- 2) Der mittlere Teil
- 3) Der am nächsten gelegene Teil

Im am weitesten entfernten Teil entstehen 2 Laute: ganz weit unten entsteht die Hamza ۶. Im Deutschen kann man diesen Laut wie folgt erklären:
Vor jedem mit Vokal beginnendem deutschen Wort gibt es einen in der Schrift nicht erscheinenden Stimmeinsatz, ein leichtes Knacken, das man nur dann bewusst hört, wenn man das betreffende Wort flüstert, wie zum Beispiel die Worte im Satz "ich esse etwas." Vor jedem Wort hört man einmal ein leichtes Knacken. Deutlicher fällt es uns im Deutschen im Wortinneren auf: Baum'ast (Baum + Ast) hat ein leichtes Knacken im Gegensatz zu Baumast (von Mast). Die Hamza kommt in ihren Variationen wie folgt vor:

Ein wenig über der Hamza ۶ liegt das Hā • (♣). Es ähnelt dem deutschen "H" und kommt in seinen Variationen wie folgt vor:

Vorsicht: Wenn man auf einem هُ (هـ) oder auf einem ه (هـ) stehen bleibt, muss man es als Hā هاء (هـ, ه) deutlich aussprechen! Beispiel:

Manche Leute sprechen den letzten Buchstaben nicht aus und sagen deshalb:

**Vorsicht**: Wenn der Laut zweimal hintereinander vorkommt, muss man beide deutlich aussprechen:

Im mittleren Teil entstehen 'Ain  $\xi$  und ein wenig darüber das Ḥā  $\tau$ . Es gibt für beide im Deutschen keine entsprechenden Laute. Das  $\xi$  in seinen Variationen:

**Vorsicht**: Wenn das  $\boldsymbol{\xi}$  zweimal hintereinander vorkommt, muss man beide deutlich aussprechen:

تا مربوطة Tā Marbūṭa تا مربوطة



Die Variationen des ح:

Wenn der Laut vor dem sukunierten  $\mathcal{Z}$  eine Damma hat, muss man aufpassen, dass die Lippen nicht mehr wegen der vorausgegangenen Damma gerundet sind. Bsp.:<sup>25</sup>

Im am nächsten gelegenen Teil der Kehle liegen Ġain غين und Ḫā غن . Das deutsche nicht gerollte "R" ist ähnlich wie das ¿. Ġain ġ in seinen Variationen:

 $<sup>^{24}</sup>$  Dies sind 2 Buchstaben, deren Namen ausgesprochen wird: هَا مِيهُ (Das y wird dreimal so lang wie das Alif ausgesprochen)

 $<sup>^{25}</sup>$  Wenn man von diesen beiden Worten zu lesen anfängt, haben die beiden Hamzas <br/>  ${\bf f}$ am Anfang eine Damma.

Das Ḥā  $\dot{z}$  liegt ein wenig über dem Ġain  $\dot{z}$ . Das ist derselbe Laut wie das "ch" im deutschen Wort "Fach".

Das Ḥā خ in seinen Variationen:

### 3.3 Lisān - 3. Sprechwerkzeug

**Das dritte Sprechwerkzeug ist die Zunge.** Dort entstehen 18 Laute an 10 Artikulationspunkten.

Am hintersten Teil der Zunge entsteht der Laut Q $\bar{a}f$   $\bar{c}$ . Es gibt hierfür im Deutschen keinen entsprechenden Laut.

## ﴿ فُتِلَّتُمْ ﴾ ' Mit Damma

Mit Kasra ِ هُصَادِقِينَ ﴾

Etwas näher zu den Lippen hin liegt der Artikulationspunkt des Lautes Kāf  $\stackrel{\mbox{\scriptsize d}}{=}$ . (Entspricht dem deutschen "K")

Mit Damma '

Mit Kasra . ﴿ حَكِيمًا

Im mittleren Teil der Zunge befinden sich drei Laute in folgender Reihenfolge: Yā  $\varphi$  - Šīn  $\bar{\varphi}$ .

Das Yā و entspricht dem deutschen "J" in "Joghurt."

Mit Fatḥa ﴿ اللهِ ال

Mit Damma ' ﴿ الْمُعِنَّاكُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ الللَّا الللَّا الللّل



Mit Sukūn \* ﴿ كَيِّفَ

entspricht dem deutschen "SCH"-Laut (zum Beispiel in "<u>sch</u>on")

﴿ شُنَّانُ ﴾ Mit Fatḥa

﴿ شُرَّعًا ﴾ ' Mit Damma

Mit Kasra ِ شِيعَتْمَ

﴿ٱلۡمَشَّعُمَةِ ﴾ Mit Sukūn

Das Ğīm & ist zwar mit "Ğīm" umschrieben, trotzdem gibt es am Anfang des Lautes KEIN "D"! Vielmehr ist der Ausgang zu Beginn komplett verschlossen. (Siehe Kapitel 4 über die Eigenschaften von Lauten: Ğahr (4.2) bzw. Šidda (4.3))

Mit Fatḥa ﴿ ٱلْجِنَّةُ ﴾

﴿ٱسۡجُدُواْ ﴾ ' Mit Damma

Mit Kasra . ﴿ ٱلۡجِنَّةِ

Mit Sukūn \* ﴿ تَجِعَلُونَ ﴾

Der nächste Laut ist Dad ف. Dieser Laut ist einzigartig, weil er eigentlich nicht an einer Stelle entsteht, sondern an einer Menge von Stellen. Er entsteht zunächst einmal dadurch, dass entweder die rechte Zungenkante die rechten Backenzähne von der Innenseite oder die linke Zungenkante die linke Backenseite berührt. Es können auch beide Zungenkanten die jeweiligen Backenzähne berühren. <sup>26</sup> Auf den Zungenkanten lastet der wesentliche Druck und nicht auf der Zungenspitze, denn sonst entsteht der Laut Dāl (entspricht dem deutschen "D").

Durch die nun von hinter der Zunge eingeschlossene Luft wird die Zunge nach vorne gedrückt bis sie an die Wurzel der oberen Schneidezähne stößt. Durch diese Bewegung (man nennt sie Istiṭāla; siehe Lauteigenschaften 5.2) entsteht der Laut Dād ...



Der nächste Laut ist Lām  $\mathcal J$  (entspricht dem deutschen "L"). Er entsteht durch die Zungenspitze und das Zahnfleisch der oberen Schneidezähne. Selbst wenn die Zungenspitze die oberen Schneidezähne berührt oder weiter nach innen platziert ist und somit das Zahnfleisch der Zähne nicht mehr berührt, entsteht ein reines Lām  $\mathcal J$ .

 $<sup>^{\</sup>rm 26}$  Alle drei Versionen führen zum richtigen Ergebnis. Für die Meisten ist es am einfachsten die linke Seite zu benutzen.

Der nächste Laut ist N $\bar{u}n$   $\dot{u}$  (entspricht dem deutschen "N"). Der Artikulationspunkt dieses Lautes liegt im Vergleich zum L $\bar{u}n$  weiter in Richtung Zungenursprung. Des Weiteren hat das N $\bar{u}n$  einen Nasallaut, der aus der Nase entspringt und vom N $\bar{u}n$  untrennbar ist:



Der nächste Laut ist Rā (vergleichbar mit dem deutschen "R", wenn es gerollt wird). Er entsteht im Vergleich zum Nūn ¿ noch weiter in Richtung Zungenursprung.

Mit Fatḥa ﴿ وَمُيْتَ

﴿ يَشْعُرُونَ ﴾ ' Mit Damma

**Vorsicht**: Manchmal ist dieser Laut hell und manchmal dunkel. Dieses Thema wird im Kapitel über die Lauteigenschaften (5.2) erläutert.

Der nächste Artikulationspunkt ist der Vorderteil der Zunge mit dem Ursprung der oberen Schneidezähne. Dort entstehen drei Laute: Ṭā أـ – Dāl أـ – Tā أـ. Was den Laut Ṭā أـ angeht, so berührt ein Großteil der Zungenoberfläche den Gaumen. Im Vergleich zum Pād فن ist der Druck gleichmäßig verteilt:

Der Laut Dāl - entspricht dem deutschen "D":

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Die Waşl-Hamza zu Beginn hat eine Damma '.

Der Laut Tā 🛎 entspricht dem deutschen T.

Der nächste Artikulationspunkt ist der vordere Teil der Zunge mit den unteren Schneidezähnen von der Innenseite. Dort entstehen drei Laute: Sīn  $\omega$ , Ṣād  $\omega$  und Zā $^{28}$   $\dot{\omega}$ .

Das Sīn 🕶 entspricht dem deutschen stimmlosen "S" wie zum Beispiel in "fast".

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Auch: Zāʾ (زاء), Zāj (زاء), Zijj (زية).

Das Ṣād ightharpoonup unterscheidet sich vom Sīn ightharpoonup in den Eigenschaften, hauptsächlich darin, dass das Ṣād ightharpoonup dunkel ist.

Mit Fatḥa ﴿ صَالِحًا ﴾

Mit Damma '

Mit Kasra ﴿ تَحْتُصِمُونَ ﴾ Vorsicht, dass es dunkel bleibt und nicht zum Sīn س wird.

﴿ وَٱصِّبِرُ ﴾ Mit Sukūn

Das Zā j entspricht dem deutschen stimmhaften "S" wie in "Sommer".

﴿وَتَزَوَّدُواْ ﴾ Mit Fatha

Mit Damma 'und Sukūn ' ﴿ وَرُلِّزِلُتِ ﴾

﴿ وَٱسۡتَفۡزِزٌ ﴾ " Mit Kasra ، und Sukūn

Der nächste Artikulationspunkt ist der Zungenvorderteil mit dem Ende der oberen Schneidezähne: Dort entstehen drei Laute: Tā ئے - Dِāl ئے - كِā عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَل

Der Laut T̄ā ♣ entspricht dem "th"-Laut im englischen Wort "three".

Mit Fatḥa ﴿ فَمُودُ

Mit Þamma ' ﴿ وَثُمُّ اللَّهِ اللَّهِ

﴿ يُوثِقُ ٤ Mit Kasra

Mit Sukūn \* ﴿ مِثْقَالَ ﴾

Der Laut Dāl i entspricht dem "th"-Laut im englischen Wort "the".

Mit Fatha ﴿ عَذَابَهُ وَ ﴾

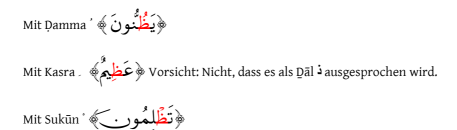
Mit Damma ' ﴿ فُو

Mit Kasra ِ ﴿ فِي

Mit Sukūn \* ﴿ أَذْهَبُتُمْ

Der Laut كِمَّ unterscheidet sich vom Dِal غُ hauptsächlich dadurch, dass das كِمَّ dunkel ist. (Siehe Lauteigenschaften: Tafḫīm تفخيم (4.5))

Mit Fatḥa ﴿ أَعْظُمُ اللَّهُ ا



### 3.4 Šafatān – 4. Sprechwerkzeug

Das vierte Sprechwerkzeug sind die Lippen: Dort entstehen vier Laute: Mīm ج, Bā ب, Bā ب, Wāu و, wenn es kein Madd ist.<sup>29</sup>

Das Mīm • hat (es entspricht dem deutschen "M"), wie auch das Nūn ¿, einen Nasallaut, der aus der Nase entspringt und vom Mīm untrennbar ist:

Das Bā  $\rightarrow$  hat im Gegensatz zum Mīm  $\stackrel{\bullet}{\sim}$  überhaupt keinen Nasallaut und entsteht von den Kanten der Lippen, wenn man sie ein wenig anspannt. Es entspricht dem deutschen "B".

 $<sup>^{29}</sup>$  D. h., dass es vokalisiert sein muss, denn wenn es nicht vokalisiert ist und eine Fatḥa oder Þamma vorausgeht, handelt es sich um einen Madd.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Die Eigenschaft, dass ein Laut von der Kante eines Körperteils entspringt, nennt man Idlāq الاقحية. Da diese Eigenschaft nicht sehr von Bedeutung ist, habe ich sie im Kapitel über die Lauteigenschaften nicht ausführlich erwähnt.

Das Fā • entspricht dem deutschen F und entsteht dadurch, dass man die untere Lippe an die oberen Schneidezähne drückt und die Luft ausströmen lässt.

Das vokalisierte Wāu **3** entspringt von den Lippen nur richtig, wenn die Lippen ganz rund sind, denn das Wāu ist ein bilabialer Laut.<sup>32</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Die Waṣl-Hamza hat eine Kasra.

 $<sup>^{\</sup>rm 32}$  Er entsteht also nur an den Lippen. Die Zähne spielen hierbei keine Rolle.



Das Wāu hat überhaupt nichts mit dem deutschen W oder V zu tun. Beim Aussprechen des Wāu hört man überhaupt keinen W-Laut, auch nicht ansatzweise!

### 3.5 Haišūm - 5. Sprechwerkzeug

#### Das fünfte Sprechwerkzeug ist die Nasenhöhle.

Dort entsteht die Gunna عُنَّةُ, der Nasallaut. Dieser Laut ist nur zwei arabischen Lauten eigen und immer mit ihnen verbunden: Mīm م und Nūn ن. Des Weiteren muss der Nasallaut beim Iḫfaʾ إخفاء gemacht werden, wie wir im Kapitel 7 über das sukunierte Nūn sehen werden. Gemeint ist, dass auch der Laut, der ursprünglich ein Nūn war, immer noch eine Gunna besitzt.

Die Problematik, die sich bei der Gunna ergibt, ist nicht, sie beim Nūn und Mīm auszusprechen, sondern vielmehr, dass viele Leute beim Lesen eine Gunna aussprechen, wenn sie nicht ausgesprochen werden darf. Manche Menschen reden sogar immer aus der Nase.

### Kapitel 4/20 - Die gegensätzlichen Lauteigenschaften

Es gibt Gruppen von Lauten, die jeweils einem einzigen Artikulationspunkt entspringen.

Man fasst folgende Laute zusammen:

- ظ Zā ذ Dāl ث Zā
- ط Tā ت Dāl ع Ṭā ط
- 3. Bā → Mīm م

Andere Sprachwissenschaftler fassen auch andere Laute zusammen, wie zum Beispiel Lām  $\upsilon$  und Nūn  $\upsilon$ .

Wenn man die Artikulationspunkte genauestens untersucht, so entsteht natürlich jeder Laut an einem eigenen Artikulationspunkt. Doch da einige sehr nahe beieinander liegen, fasst man sie zusammen. Es ist wichtig zu wissen, welche zusammen gehören, denn dadurch weiß man, welche Laute ineinander verschmolzen werden und welche nicht.

Erage: Wenn einige Laute von derselben Stelle entspringen, wodurch unterscheiden sie sich dann?

Antwort: Durch die Eigenschaften.

Man kann die Lauteigenschaften in ursprüngliche (aṣliyya أصلية) und vorübergehende ('araḍiyya عرضية) einteilen. Mit ursprünglichen Eigenschaften sind solche gemeint, die dem Laut eigen sind und nicht vom Laut zu trennen sind, wie zum Beispiel Ğahr بعهر und Šidda شدة Vorübergehende Eigenschaften sind zum Beispiel Tafhīm تفخيم und Qalqala تفخيم und Qalqala

Man kann die Eigenschaften auch in gegensätzliche und nicht gegensätzliche einteilen. Dies ist die Einteilung, die ich ab jetzt verwende. Es gibt 10 gegensätzliche Eigenschaften:

Hams مسه ←> Ğahr جهر
 Šidda مندة Raḥāwa رخاوة
 Istifāl استغلام 'Sitifāl استغلام'

- 4. Iṭbāq اطباق ←→ Infitāḥ
   5. Idlāq اذلاق ←→ Iṣmāt
  - همس 4.1 Hams

Sprachliche Bedeutung: Geflüster.

<u>Definition</u>: Das Fließen des Luftstroms beim Aussprechen eines Lautes aufgrund des am Artikulationspunkt schwach ausgeprägten Drucks.<sup>33</sup>

Zu dieser Kategorie gehören 10 Laute, die im folgenden Ausdruck zusammengefasst werden:

Jeder Buchstabe ist gemeint.34

Vereinzelt sind die Laute:

Am deutlichsten merkt man diese Eigenschaft, wenn man einen von diesen 10 Lauten sukuniert und die Hand knapp vor den Mund hält. Man verspürt deutlich den Luftstrom.

Beispiele für Laute der Kategorie Hams, wenn sie sukuniert sind:



<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> In der Phonetik spricht man von Aspiration.

سكَتَ شُخْصٌ فَحَثُّهُ فَتَكَلُّمَ

Das bedeutet: Jemand hat geschwiegen, dann spornte ihn jemand an zu reden, so redete er.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Dieser Ausdruck hat eine Bedeutung, nämlich:

Anmerkung: Auch wenn einer dieser Laute vokalisiert ist (d. h. eine Ḥaraka حركة trägt), ist die Eigenschaft Al-Hams vorhanden, wenn auch abgeschwächt. Wenn man nämlich diese Eigenschaft weglässt, dann besteht die Gefahr, dass zum Beispiel das Tā in ein Dāl ن umgewandelt wird, wie in:



#### 4.2 Ğahr جهر

Sprachlich: ǧahara Þ bedeutet "etwas laut aussprechen".

Definition: (Gegenteil von Hams) Das Hemmen des Luftstroms beim Aussprechen eines Lautes aufgrund des am Artikulationspunkt stark ausgeprägten Druckes.

Zu dieser Kategorie gehören alle restlichen Laute bis auf die Laute von Al-Hams. Man merkt diese Eigenschaft am deutlichsten, wenn man einen dieser Laute sukuniert und die Hand davor hält. Man merkt keinen Luftstrom.

Selbstverständlich ist der Zeitpunkt gemeint, zu dem die zwei entsprechenden Artikulierungsorte aufeinander treffen. Bei den Lauten 2 und  $\boldsymbol{\varepsilon}$  zum Beispiel ist es selbstverständlich, dass der Luft freier Lauf gelassen wird, wenn die beiden entsprechenden Sprechwerkzeuge wieder auseinander gehen.

#### شدة 4.3 Šidda شدة

Sprachlich: Härte, Stärke.

<u>Definition</u>: Das Hemmen des Tonflusses beim Aussprechen eines Lautes aufgrund des vollständig ausgeprägten Druckes am Artikulationspunkt.<sup>35</sup>

Die Laute dieser Kategorie werden zusammengefasst in dem folgenden Ausdruck:



 $^{\rm 35}\,$  In der Phonetik spricht man von plosiven Lauten.

Gemeint ist jeder einzelne Buchstabe.<sup>36</sup>

Am deutlichsten wird diese Eigenschaft, wenn man den Laut sukuniert. Man merkt, dass der Ton vollständig unterbrochen wird:

Selbstverständlich ist der Zeitpunkt gemeint, zu dem die zwei entsprechenden Sprechwerkzeuge aufeinander treffen, wie bei der Eigenschaft Al-Ğahr. Bei den Lauten 4 und 7 zum Beispiel ist es selbstverständlich, dass dem Ton freier Lauf gelassen wird, wenn die beiden entsprechenden Sprechwerkzeuge wieder auseinander gehen.

#### رخاوة 4.4 Raḥāwa

Sprachlich: Weichheit, Schlaffheit.

<u>Definition</u>: (Gegenteil von Šidda) Das Fließen des Tonflusses beim Aussprechen eines Lautes aufgrund des am Artikulationspunkt schwach ausgeprägten Drucks.<sup>37</sup>

Zu dieser Kategorie gehören alle Laute, bis auf diejenigen der Kategorie Šidda. Und davon werden nochmals die fünf Laute ( $\upsilon - \vartheta - \vartheta - \upsilon - \upsilon - \upsilon$ ) ausgenommen.

Wenn man einen dieser Laute sukuniert, merkt man deutlich wie der Tonstrom weiter fließt. Beispiele:

Die restlichen fünf Laute, die nach Šidda und Raḫāwa übrig bleiben, befinden sich dazwischen. D. h., dass bei diesen fünf Lauten der Tonfluss, wenn sie sukuniert werden, weder so abrupt abgebrochen wird wie bei den Lauten der Kategorie Šidda (Bsp.: السَعَاء), noch der Tonfluss so weiter fließt wie bei den Lauten der Kategorie Raḫāwa (Bsp.: وَاسْتَعْرُونُ .

Beispiele:

<sup>37</sup> In der Phonetik spricht man von frikativen Lauten.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Die Bedeutung dieses Ausdrucks ist: Ich finde eine Katze vor, die geweint hat.

<u>Vorsicht</u>: Nicht Al-Ğahr mit Aš-Šidda verwechseln! Beim ersten geht es um den Luftstrom, beim anderen um den Tonstrom.

Beispiele:

Die Hamza 🗲 gehört zur Kategorie Šidda und Ğahr:

Das Kāf 🗳 gehört zur Kategorie Šidda und Hams:

Das Tā 🛎 gehört zur Kategorie Raḥāwa und Hams.



Das Pād gehört zur Kategorie Rahāwa und Ğahr.

Man könnte sich jetzt die Frage stellen: Wie kann ein Laut gleichzeitig zur Kategorie Šidda gehören und zur Kategorie Hams? Oder anders ausgedrückt: Wie kann man bei der Aussprache eines Lautes den Tonstrom unterbinden und gleichzeitig den Luftstrom fließen lassen? Die Antwort erkennt man am Beispiel von

Sie lautet: Die Eigenschaft Hams folgt der Eigenschaft Šidda. Die beiden Eigenschaften sind also nicht zeitgleich.

#### استعلاء '4.5 Isti'lā

Sprachlich: Erhöhen.

Definition: Das Neigen der Zunge in Richtung Gaumen.

Dadurch wird ein dunkler Ton erzeugt. Dieses Ergebnis nennt man Tafhīm تفخيم (dunkel: Mufaḥḥam مفخم).38

Zu dieser Kategorie von Lauten gehören sieben Laute:

1. Stufe (am dunkelsten), wenn danach ein Alif folgt:



2. Stufe, wenn der Laut eine Fatha hat:



3. Stufe, wenn der Laut eine Damma hat:



4. Stufe, wenn der Laut eine Sukūn hat:



5. Stufe, wenn der Laut eine Kasra hat:



Wenn einer der Laute eine Kasra hat, bleibt die Eigenschaft Isti'lā' bestehen. Besonders muss man bei 4 Lauten aufpassen:

1. Das Ṣād ص, damit es nicht in ein Sīn س umgewandelt wird.



2. Das Ṣā أ, damit es nicht in ein Dal ن umgewandelt wird:

 $<sup>^{38}</sup>$  Der Begriff "dunkel" ist auch derjenige, der in der Phonetik Verwendung findet.



3. Das Pād ف, damit es nicht in ein Dāl ن umgewandelt wird:



4. Das Ṭā عُ, damit es nicht in ein Dāl ع umgewandelt wird:



Manche Qur'ānleser machen noch eine Unterscheidung, ob vor dem sukunierten 🕏 und  $\dot{\boldsymbol{\tau}}$  eine Kasra kommt.<sup>39</sup> Ist dies der Fall, schwächen sie die Dunkelheit ab, wie in:



#### استفال 4.6 Istifāl

Sprachlich: Senkung

Definition: Die Senkung der Zunge beim Aussprechen eines Lautes.

Hierdurch wird ein heller Laut erzeugt. Das Ergebnis nennt man Tarqīq ترقيق (hell:

muraqqaq (مرقق).40

Zu dieser Kategorie gehören bis auf 3 (J - J - I) die restlichen Laute bis auf die Laute der Kategorie Isti'lā.

Die Laute Lām J - Alif I - Rā J sin manchmal dunkel und manchmal hell.

<sup>39</sup> In Worten wie "زَيَع" bleibt der Laut allerdings dunkel. Es werden also die Regeln für das Rā nicht hierauf angewendet. Dies teilte mir der Gelehrte Yaḥyā Al-Ġauṯāni mit. <sup>40</sup> Auch in der Phonetik spricht man hierbei von hellen Lauten.

#### 4.6.1 Wann ist das Madd-Alif dunkel?

Dieses Alif ist immer hell, wenn der vorausgegangene Laut auch hell war:

Dieses Alif ist immer dunkel, wenn der vorausgegangene Laut auch dunkel war:

#### 4.6.2 Wann ist das Lām J dunkel?

Es ist immer hell, außer im Namen Allāhs, wenn vorher eine Fatḥa oder Þamma vorausgeht:

Dem Namen Allāhs geht eine Fatḥa voraus. Man muss in diesem Fall aufpassen, dass das Lām على von على hell bleibt.

Ein Beispiel für eine Damma vorher:

Wenn allerdings eine Kasra vorausgeht, bleibt das Lām الله im Namen "Allāh" hell:

Was das  $R\bar{a}$   $\supset$  angeht, so habe ich diesem ein eigenes Kapitel gewidmet, wo ich ausführlich erkläre, wann es hell und wann es dunkel ist.

<u>Vorsicht</u>: Die Laute 'Ain ξ und Ḥā ζ sind immer hell! Zwei Beispiele:



Erage: Wie merkt man, ob man das Alif hell oder dunkel ausspricht?

Antwort: Man sucht sich einen Laut aus, bei dem man sich sicher ist, dass man das Alif danach hell ausspricht, zum Beispiel das Sīn und sagt:

Hiernach spricht man ein Alif nach einem 'Ain & und Ḥā & und sagt:

Wenn sich das Alif genauso anhört wie bei ¬, dann ist man erfolgreich.

Besonders aufpassen muss man, wenn helle Laute neben dunklen auftreten. Es passiert oft, dass man in diesem Fall helle Laute dunkel ausspricht, und manchmal auch umgekehrt. Beispiele:



Das rot Markierte darf nicht dunkel ausgesprochen werden.

Des Weiteren gibt es manche, die bei dunklen Lauten, besonders beim dunklen Alif, die Lippen runden mit der Begründung, dass sie sie richtig dunkel aussprechen wollen. Das ist allerdings falsch, denn die Dunkelheit des Lautes kommt durch den Vorgang Istiʻlā' zustande und nicht durch Rundung der Lippen. Das Runden der Lippen nennt man auch Išmām إشعام, es wird aber später separat behandelt.

#### 4.7 Wann ist das Rā J dunkel?

Die folgenden Regeln gelten für alle Qira'āt قراءات bis auf die Riwāya رواية von Warš ورش

Das Rā 🕽 ist entweder hell oder dunkel.

Ebenso ist es entweder sukuniert oder vokalisiert. Wenn es vokalisiert ist und eine Fatḥa oder Ḍamma hat, ist es dunkel.

Beispiele für eine Fatha:



Beispiele für eine Damma:

Wenn das Rā J eine Kasra trägt, ist es immer hell:

Wenn nun das Rā J sukuniert ist, schaut man auf den vorausgegangenen Laut. Dieser ist entweder sukuniert (sākin) oder vokalisiert. Wenn er vokalisiert ist und eine Fatḥa oder Damma trägt, ist es dunkel. Beispiele für eine Fatḥa:

Beispiele für eine Damma:

Wenn der vorausgegangene Laut eine Kasra hat, ist das Rā hell:

Dasselbe gilt selbstverständlich für ein vorausgegangenes sukuniertes Yā وو, denn es gilt im Arabischen als die "Mutter der Kasra" und umgekehrt die Kasra als deren "Tochter":

Ebenso spricht man das Rā dunkel, wenn vorher ein Wāu vorausgeht, das ein Madd-Laut ist, denn solch ein Wāu ist quasi eine gelängte Damma:



Wenn dem sukunierten Rā ein Alif vorausgeht, wird das Rā ebenfalls dunkel gesprochen, denn das Alif ist quasi eine gelängte Fatḥa:

## وَٱلْأَبْصَرُ

Wenn der vorausgegangene Laut ebenfalls sukuniert ist, schaut man auf den Laut, der dem zweiten sukunierten Laut vorausgeht. Hat dieser eine Damma oder Fatha, ist das  $R\bar{a} \supset dunkel$ .

Beispiele:



Beispiel für eine Damma:



Dies sind die allgemeinen Regeln. Nun gibt es noch ein paar Situationen, die zu beachten sind:

Erstens: Wenn dem sukunierten Rā ع eine "vorübergehende<sup>41</sup> Kasra" oder eine Waṣl-Hamza همزة وصل in der Form "م» " vorausgeht (in den hier angegebenen Fällen hat sie immer eine Kasra) ist das Rā ع dunkel:

Zweitens: Wenn das Rā J sukuniert ist und der vorausgehende Laut ebenfalls, allerdings zusätzlich noch dunkel ist und des Weiteren der Laut vor dem dunklen Laut eine Kasra hat, dann darf man das Rā J dunkel und auch hell aussprechen. Dafür gibt es im Qur'ān nur folgende zwei Beispiele):

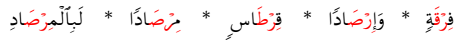


 $<sup>^{41}</sup>$  Mit "vorübergehend" ist gemeint, dass sie nur vorhanden ist, damit nicht zwei sukunierte Buchstaben aufeinander treffen. Deshalb wird die erste Sukūn in ein Vokal umgewandelt.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 34:12

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> 10:87, 12:21, 12:99, 43:51

<u>Drittens:</u> Wenn das  $R\bar{a} \supset s\bar{a}$ kin ist, ihm eine Kasra vorausgeht und der nachfolgende Laut dunkel ist und keine Kasra trägt, dann ist das  $R\bar{a} \supset dunkel$ :

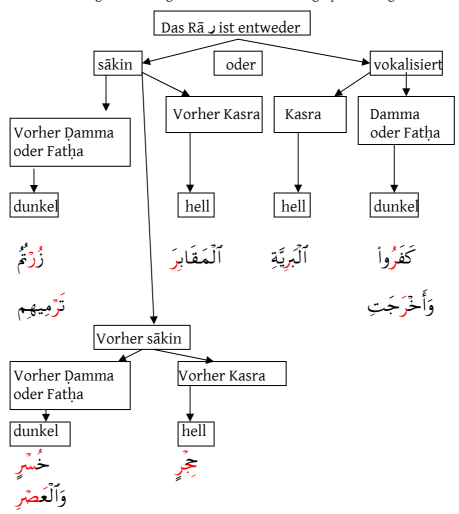


<u>Viertens:</u> Wie im dritten Fall, nur, dass der dunkle Laut eine Kasra hat. Wenn man auf dem folgenden Wort (es gibt nur dieses Beispiel) stehen bleibt, muss man das Rā J dunkel aussprechen. Wenn man weiter liest, hat man beide Möglichkeiten:



<sup>44</sup> 26:63

Hier sind die allgemeinen Regeln noch mal vereinfacht graphisch dargestellt:



Nicht die vier zuvor erwähnten Sonderfälle vergessen! Bemerkung: Wenn das Rā v bei diesen Beispielen eine Šadda hat, spielt diese Šadda keine Rolle. Man berücksichtigt nur den Vokal bzw. die Sukūn:



Die erwähnten Regeln haben die edlen Gelehrten, Allāhs Barmherzigkeit auf ihnen, herausgefunden anhand dessen, was uns in mutawātir-Form überliefert worden ist. Es handelt sich also nicht um einen Iǧtihād الجنهاد Deshalb gibt es immer Ausnahmen!

Kurze Erläuterung zu den noch nicht erwähnten Eigenschaften:

Die Eigenschaft Iṭbāq اطباق bedeutet lediglich, dass bei manchen Lauten ein Teil der Zungenfläche am Gaumen klebt und der Ton dadurch zwischen Zunge und Gaumen.

Das Gegenteil hiervon ist Infitāḥ انفتاح.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Mit Iğtihād ist hier gemeint, dass man irgendwie versucht hat herauszufinden, wie der Gesandte Allāhs tatsächlich gelesen hat. Dies ist gerade nicht der Fall.

### Kapitel 5/20 - Die nicht gegensätzlichen Lauteigenschaften

Es gibt sieben nicht gegensätzliche Eigenschaften.

# 5.1 Die erste nicht gegensätzliche Eigenschaft: Qalqala

Sprachlich: Bewegung, Unruhe, Störung, Durcheinander.

<u>Definition</u>: Einen Laut, wenn er sākin ist, dadurch auszusprechen, dass die beiden entsprechenden Sprechwerkzeuge sich voneinander entfernen.

Der Luft, die hinter den beiden entsprechenden Sprechwerkzeugen gestaut wird, wird freier Lauf gelassen, wodurch sie an die Spitze des Gaumens gelangt, dort abprallt und sich somit der Ton im Mundraum verteilt. Dadurch entsteht ein so genanntes Nachhallen.

Zur dieser Kategorie gehören fünf Laute: ق - ط - ب - ج - ب - ق - ح - ب

Ein vokalisierter Laut entsteht dadurch, dass die zwei aufeinander treffenden Sprechwerkzeuge auseinander driften.

Dagegen entstehen sukunierte Laute dadurch, dass zwei Sprechwerkzeuge aufeinander treffen, wie zum Beispiel die oberen Schneidezähne auf die untere Lippe, wenn ein Fā derzeugt werden soll. Von dieser Regel sind die fünf Qalqala-Laute ausgenommen, denn wenn sie sukuniert sind entstehen sie dadurch, dass die entsprechenden Sprechwerkzeuge auseinander driften. Beispiele:

Man teilt die Qalqala in eine große und in eine kleine ein. Die Große entsteht (automatisch) dadurch, dass man nach dieser Qalqala stehen bleibt und somit kein weiterer Ton folgt. Dadurch wird der Qalqala freier Lauf gelassen. Beispiel für eine große Qalqala:

Beispiel für eine kleine Qalqala:

Gemeint ist das *erste* Dāl - (das Markierte), wenn man dort *nicht* stehen bleibt. Das letzte Dāl - dagegen ist ein großes, wenn man darauf stehen bleibt.

Folgende Fehler kann man beim Aussprechen der Qalqala machen:

1. Bekanntlich besteht ein Buchstabe, der eine Šadda hat, aus zwei Lauten: Der erste der beiden trägt eine Sukūn. Wenn ein Qalqala-Laut eine Šadda trägt, hat der erste keine Qalqala:

2. Wenn der vorletzte Laut eine Qalqala hat und der letzte nicht, muss man aufpassen, dass die Qalqala nicht in Richtung Kasra neigt:

3. Wenn die letzten beiden Laute eine Qalqala haben, muss man aufpassen, dass die Qalqala besonders beim vorletzten Laut nicht in Richtung Kasra neigt, ähnlich wie im vorherigen Punkt:

4. Wenn nach einem Laut mit Qalqala ein Laut mit einer Fatḥa folgt, muss man aufpassen, dass nicht auch der Laut mit der Qalqala eine Fatḥa erhält:

5. Wie Punkt 4, jedoch in Bezug auf eine Damma:



- 6. Nach dem Laut, der eine Qalqala hat, darf niemals eine Hamza folgen, sondern dem Ton muss freier Lauf gewährt werden! Falsch wäre zum Beispiel: أَحَدْءَ فَسَطْء
- 7. Besonders beim Qāf, wenn es eine Šadda hat und man darauf stehen bleibt, ziehen manche Leser den Laut in die Länge, obwohl jedem Laut eine bestimmte Längeneinheit zusteht.



Frage: Die Eigenschaft Šidda bezieht sich ja auf acht Laute. Warum vollzieht man die Qalqala nur bei fünf von ihnen und nicht bei 🗳 – 👛 - 🕫?

Antwort: Was das Tā und Kāf angeht, so wird man die gestaute Luft durch Hams los, wie bereits erläutert.

Was die sukunierte Hamza angeht, so haben die Araber viele Möglichkeiten gehabt die Eigenschaft der Šidda in vielen Fällen loszuwerden. Dazu gehört:

- 1. Das Umwandeln der Hamza in einen Laut der Laute von Madd gemäß dem Vokal des vorausgegangenen Lautes. D. h. die Hamza wird in ein Wāu و umgewandelt, wenn vorher eine Pamma war (يُومِنُون), in ein Yā چ, wenn vorher eine Kasra war (الباساء), in ein Alif, wenn vorher eine Fatḥa war (الباساء).
- 2. Manche haben stellenweise, wenn vor einer vokalisierten Hamza eine Kasra war, die Hamza in ein Yā وييّة umgewandelt (فييّة)
- 3. Manche haben die Hamza, wenn sie am Ende des Wortes vorkommt, wenn man darauf stehen bleibt, weggelassen (السَّما)
- 4. Manche haben Tashīl تسهيل gemacht. Siehe Kapitel 14.5.

In der klassischen arabischen Sprache gibt es noch andere Möglichkeiten, wie Id $hal^{46}$  und Sakt الخال und Sakt الخال.

-11

 $<sup>^{46}</sup>$ Id<br/>ḥāl bedeutet in der Wissenschaft der Qirā'āt فراءات zwischen zwei Hamzas ein Alif einzufügen.

### 5.2 Die zweite nicht gegensätzliche Eigenschaft: Istiṭāla استطالة

Sprachlich: Das In-Die-Länge-Ziehen.

<u>Definition</u>: Den Ton des Lautes Pād • an seinem Artikulationspunkt vom Anfang der Zungenkante bis zu ihrem Ende so lange in die Länge zu ziehen, bis man an die Stelle gelangt, wo der Laut Lām • beginnt.

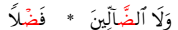
#### So entsteht Istiţāla:

Durch die nun hinter der Zunge eingeschlossene Luft wird die Zunge nach vorne gedrückt bis sie an den Ursprung der oberen Schneidezähne stößt.

Istițāla ist also eine Zungenbewegung, die einen Ton erzeugt. Dād ist also Teil der Raḥāwa-Laute.

Man kann ihn nur richtig auszusprechen lernen, wenn man dies von einem ausgezeichneten Qur'ānlehrer beigebracht bekommt.

Besonders deutlich wird dies, wenn der Laut sukuniert ist bzw. eine Šadda trägt:



Man beachte, dass man in beiden Fällen das sukunierte Dād deutlich hört.

Fehler, die man machen kann:

- 1. Manche Leute sprechen ein dunkles Dāl 2 aus.
- 2. Manche Leute sprechen ein  $\bar{Z}$ ā aus und behaupten auch noch, dass es richtig ist!
- 3. Noch seltsamer ist, dass manche Leute ein dunkles Lām J aussprechen.

All dies ist das Ergebnis davon, dass es zu viele Menschen gibt, die das Qur' $\bar{a}$ nlesen lehren und nicht dafür qualifiziert sind. $^{47}$ 

53

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Ich möchte folgenden Ratschlag nicht unerwähnt lassen: Nicht jeder Imām einer Moschee ist imstande den Qur'ān richtig zu lesen, geschweige denn imstande dazu ihn lesen zu lehren!

## 5.3 Die dritte nicht gegensätzliche Eigenschaft: Takrīr تكرير

Sprachlich: Etwas nach und nach tun. Definition: Das einmalige Rollen der Zunge.

Zu dieser Kategorie gehört nur das Rā 🗻

Der Teil der Zunge, der den Gaumen berührt, muss ihn vollständig berühren. Doch damit nicht die Zunge mehrmals gerollt wird, lässt man zwischen der Zungenspitze und dem Gaumen einen kleinen Spalt, durch den die Luft durchströmen kann. Dadurch wird ein wiederholtes Rollen verhindert. Besonders wichtig ist dies, wenn das Rā Jeine Šadda trägt, wie in



## 5.4 Die vierte nicht gegensätzliche Eigenschaft: Tafašši تفشّي

Sprachlich: Das sich Ausbreiten, Ausweiten.

<u>Definition</u>: Das sich Ausbreiten des Luftstromes im Mund beim Aussprechen eines Lautes.

Zu dieser Kategorie gehört hauptsächlich das Šīn  $\mathring{\omega}$ . Am deutlichsten wird diese Eigenschaft, wenn der Laut sākin ist:



Manche Sprachwissenschaftler zählen noch Laute wie  $\dot{}$  —  $\dot{}$  — dazu. Wie dem auch sei, es ist eine relative Angelegenheit. Aber beim Šīn  $\dot{}$  ist diese Eigenschaft am stärksten ausgeprägt.

### 5.5 Die fünfte nicht gegensätzliche Eigenschaft: Ṣafīr صفير

Sprachlich: Pfeifen. (Ähnelt einem Ton der Töne der Vögel beim Zwitschern) Gemäß Definition handelt es sich um einen Ton, der beim Anlegen der Zunge an die unteren Zähne zwischen der Zunge und den oberen Zähnen austritt. Deshalb spricht man in der Phonetik hierbei von "Zischlauten".

Zu dieser Kategorie von Lauten gehören genau drei: عس – س – Am deutlichsten ist diese Eigenschaft, wenn der Laut sukuniert ist:

#### 5.6 Die sechste nicht gegensätzliche Eigenschaft: Līn لين

Sprachlich: Einfachheit, ohne Erschwernis.

<u>Definition</u>: Ein Yā & oder Wāu &, das sukuniert ist und dem eine Fatḥa vorausgeht. Beispiele:

Diese Eigenschaft spielt in den Kapiteln 8.3 und 8.5 über die Mudūd eine Rolle.

## 5.7 Die siebte nicht gegensätzliche Eigenschaft: Inḥirāf انحراف

Sprachlich: Das Abschweifen.

<u>Definition</u>: Das Neigen eines Lautes von seinem Artikulationspunkt in Richtung des Artikulationspunktes eines anderen Lautes.

Zu dieser Kategorie gehören ノー J.

Was das Lām J angeht, so neigt es in Richtung Rā J und Nūn J. Man muss aufpassen, dass die Worte

so ausgesprochen werden: ﴿ وَقُنَّ ﴾ ﴿ جَعَنَّا ﴾

Ebenso neigt das Rā  $\jmath$  in Richtung Lām  $\jmath$ , so muss man zum Beispiel bei folgendem Beispiel aufpassen, dass

nicht so ausgesprochen wird:﴿وَعَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## إدغام Kapitel 6/20 - Idġām

Idġām sprachlich: Das Hineinbringen, Einführen.

Gemeint ist im Tadschwid das Verschmelzen von 2 Lauten.

Der Idġām wird in einen kleinen und in einen großen Idġām eingeteilt. Der Kleine wird nochmals in einen vollständigen und in einen unvollständigen Idġām eingeteilt, während der große Idġām immer vollständig ist.

<u>Definition des kleinen, vollständigen Idgām</u>: Einen sukunierten Laut in einen vokalisierten Laut verschmelzen, so dass aus beiden Lauten ein einziger entsteht von der Art des zweiten Lautes und dieser eine Šadda trägt.

Praktisch gesehen wird der zweite Laut verdoppelt und der erste wird weggelassen.

In Wirklichkeit wird der erste in den zweiten verschmolzen; dadurch wird der zweite verdoppelt. Beispiel:



Das erste Bā ♀ ist sākin, das zweite ist vokalisiert. Das Erste wird <u>beim Weiterlesen</u> in das Zweite verschmolzen. Praktisch gesehen springt man vom Hā ♣ direkt zum zweiten Bā ♀, das jetzt eine Šadda trägt.

Die Laute, die aufeinander treffen, können entweder

- 1) Mutamātilān متماثلان,
- 2) Mutaǧānisān متجانسان
- 3) Mutaqāribān متقاربان oder
- 4) Mutabā'idān متباعدان sein. (In diesem Fall macht man niemals Idģām)

#### 6.1 Mutamā<u>t</u>ilān

Es handelt sich um 2 Laute mit demselben Artikulationspunkt und denselben Eigenschaften. Es handelt sich also um zwei identische Laute.

Wenn der Erste der beiden sākin ist, wird er in den nächsten hinein geschmolzen. Beispiele:

Diese Regel gilt für alle Laute, es sei denn der Erste der beiden ist ein Laut von den Madd-Lauten.

Beispiele:

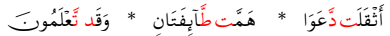
Dies gilt für alle Qirā'āt.

#### 6.2 Mutaǧānisān

Es handelt sich hierbei um zwei Laute, die am selben Artikulationspunkt entstehen, aber verschiedene Eigenschaften haben.

Die drei Laute -2-3-4 entstehen, wie bereits erwähnt, am selben Artikulationspunkt.

Bei allen Qirā¹āt wird das sukunierte Tā in ein folgendes Dāl oder Ṭā verschmolzen. Ebenso wird das Dāl in ein Tā verschmolzen. Beispiele:



Ebenso, wie bereits erwähnt, gehören die Laute  $\overset{\ \ \, \omega}{=} \overset{\ \ \, \omega}{=} zusammen.$  Das sukunierte Dāl  $\overset{\ \ \, \omega}{=}$  wird bei allen in das Zā  $\overset{\ \ \, \omega}{=}$  verschmolzen:

Die folgende Kombination gilt für die Riwāya von Ḥafṣ: Bei ihm wird das Ṭā • in das Ṭāl • verschmolzen. (Es gibt nur ein Beispiel)



<sup>48</sup> 6:176

Das dritte Lautkomplex ist → - →. Hierfür gibt es genau ein Beispiel, in dem das sukunierte Bā vollständig mit dem Mīm verschmolzen wird:

Dies gilt für die Riwāya von Ḥafṣ.

Praktisch erkennt man den Idġām im Muṣḥaf von Madīna daran, dass der erste von den beiden Lauten keine Sukūn mehr über sich trägt, dafür der Zweite eine Šadda, wenn es sich, wie in allen bisherigen Fällen, um einen vollständigen Idġām handelt.

Man kann sich übrigens merken, dass niemals ein "starker" Laut in einen "schwachen" verschmolzen wird 50, also niemals ein Ṭā  $\overset{\ }{}$  in ein Tā  $\overset{\ }{}$  oder ein Ṭā in ein Ṭā  $\overset{\ }{}$  oder Dāl  $\overset{\ }{}$ .

Wenn ein sukuniertes Ṭā عن vor einem Ṭā ت vorkommt, verschwindet einfach die Eigenschaft der Qalqala vom Ṭā ع. Beispiele:

Vorsicht! Die folgenden markierten Buchstaben werden nicht verschmolzen:

 $^{50}$  Ein dunkler Laut gilt zum Beispiel als stärker als ein heller.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> 11:42

#### 6.3 Mutaqāribān

Es handelt sich hierbei um 2 Laute, die jeweils von einem Artikulationspunkt entspringen, der nahe am anderen liegt.

#### Regeln des Lām り:

Die Regeln des Lām, welches den Artikel darstellt, werden hier erwähnt, weil die meisten Laute, in die das Lām verschmolzen wird, sehr nahe am Lām liegen. Genauer gesagt alle, bis auf das Lām selbst.

Der Artikel im Arabischen ist immer AL الل, egal ob das Substantiv feminin oder maskulin ist, im Plural oder Singular steht. Die vorausgehende Hamza ist eine Waṣl-Hamza und trägt stets eine Fatḥa. Somit fällt die Hamza weg, wenn das Wort mit einem vorausgehenden verbunden wird.

Dieses Lām wird bei der Hälfte<sup>51</sup> der arabischen Laute deutlich ausgesprochen. Diese Laute nennt man auf Arabisch "Qamari-Buchstaben" (أحرف قمرية), sie sind alle Buchstaben des folgenden Satzes:<sup>52</sup>

Beispiele:

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Da das Alif nicht danach vorkommt, fällt es von vorne herein weg.

 $<sup>^{\</sup>rm 52}$ Übersetzt in etwa: Wünsche dir deine Pilgerfahrt und siehe dich davor vor, dass sie keine Früchte trägt!

Die restlichen Laute nennt man Šamsi-Buchstaben (أحرف شمسية). In diese wird das Lām verschmolzen (Idġām). Es sind die Anfangsbuchstaben des folgenden Verses:

Beispiele:

Selbstverständlich handelt es sich beim letzten Beispiel um Mutamātilān.

Wenn allerdings das Lām sukuniert ist, es sich jedoch nicht um den Artikel handelt, wird es nur in die Laute J - J verschmolzen. Beispiele:

Diese beiden genannten Laute gelten für alle Qirā'āt. Bei Ḥafṣ gibt es auch keine weiteren Laute, in die das Lām, das kein Artikel ist, verschmolzen wird.

<u>Den kleinen, unvollständigen Idģām</u> gibt es nur ein einziges Mal in der Riwāya von Hafs:

Dieses Wort kann man bei allen Qira'āt (außer der Riwāya von As-Sūsi السوسي) auf

1) Man macht einen vollständigen Idġām, so dass das Qāf 🕹 in ein Kāf 🕹 umgewandelt wird und anschließend dieses sukunierte Kāf 🕹 in das darauf

61

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> 77:20

folgende Kāf geschmolzen wird, so dass es eine Šadda bekommt (entspricht einem normalen Idģām).

2) Man macht einen unvollständigen Idģām, indem nur die Qalqala des Qāf 🕹 verschwindet.

Dies ist die Ansicht von 'Abdul-Fattāḥ Al-Qāḍī und anderen.

Der Muḥaqqiq Ayman Suwayyid sagte allerdings, dass der unvollständige Idġām in diesem Wort weder über den Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya überliefert worden ist, noch über Aṭ-Ṭayyiba.

Bekannterweise ist diese Version nur über Makki Ibn Abī Ţalib überliefert worden.

Wer also dieses Wort über den Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya oder Aṭ-Ṭayyiba liest, soll einen vollständigen Idġām machen, so dass vom Qāf nichts mehr übrig bleibt.

Selbstverständlich gehört das sukunierte Nūn  $\dot{\upsilon}$ , das in die Laute  $\dot{\upsilon} - \dot{\rho} - \dot{\upsilon} - \dot{\upsilon}$  verschmolzen wird<sup>54</sup>, auch in die Kategorie des unvollständigen Idģām, doch diesem widmet sich das folgende siebte Kapitel extra.

<u>Ein großer Idġām</u> ist in der Definition das Verschmelzen eines vokalisierten Lautes in einen vokalisierten Laut, so dass der Erste in den Zweiten umgewandelt wird und der Zweite somit verdoppelt wird.

In der Riwāya von Ḥafṣ gibt es hierfür nur ein einziges Beispiel:



Ursprünglich gesehen sieht das Wort folgendermaßen aus:



Doch das erste Nūn ن wird in das Zweite verschmolzen. Wie dieses Wort genau gelesen wird, wird unter dem Thema Išmām إشعام im Kapitel 11.2 erläutert.

62

 $<sup>^{54}</sup>$  Beim Nūn und Mīm lässt sich darüber streiten, ob es sich um einen vollständigen oder unvollständigen Idģām handelt.

#### Kapitel 7/20 - Die Regeln des sukunierten Nūn und des Tanwīn

Mit Tanwīn تنوین meint man das Nūn ن, das sākin ist, allerdings nur beim Weiterlesen gelesen wird. Es kommt nur am Ende eines Wortes vor. Im Muṣḥaf von Madīna erkennt man den Tanwīn daran, dass der letzte Laut eines der folgenden Zeichen trägt:

Da das Tanwīn beim Weiterlesen nichts anderes als ein sukuniertes N $\bar{\rm u}$ n ist, unterliegt es denselben Regeln.

Die Laute, die nach einem sukunierten N $\bar{\rm u}$ n oder Tanw $\bar{\rm i}$ n auftauchen, werden in genau 4 Kategorien eingeteilt:

- 1. Izhār إظهار
- 2. Idġām إدغام
- 3. Iḥfā' إخفاء
- 4. Iqlāb إقلاب

#### إظهار 7.1 Izhār

Sprachlich: Klarheit, Deutlichkeit.

Definition: Das N $\bar{\mathbf{u}}$ n  $\dot{\mathbf{u}}$  bzw. Tanw $\bar{\mathbf{n}}$ n wird ganz gewöhnlich ausgesprochen, ohne es in die Länge zu ziehen.

Zu dieser Kategorie gehören 6 Buchstaben bzw. Laute:

Sie werden im folgenden Ausdruck zusammengefasst:55

 $<sup>^{55}</sup>$  Übersetzt: "Bruder! Dies ist ein Teil des Wissens. Wer es erringt, wird keinen Verlust erleiden".

## أُخِي هَاكَ عِلْماً حَازَهُ غَيرُ خَاسِرٍ

Das sind die Laute aus der Kehle! Der Grundsatz lautet ja: Je näher Artikulationspunkte zueinander liegen, desto wahrscheinlicher ist es, dass dessen Laute ineinander verschmolzen werden. Die Artikulationspunkte in der Kehle sind die von allen Artikulationspunkten am weitesten vom Nūn entfernten, deswegen fällt der Izhār hier am leichtesten!

Das Zeichen<sup>56</sup> im Muṣḥaf, der in Madīna gedruckt wird, ist **?**, wenn es sich um ein Nūn handelt. Handelt es sich um einen Tanwīn, dann ist es eines von folgenden drei Zeichen:

9 =

Man beachte, dass die beiden parallelen Striche genau übereinander sind. Beispiele für ein sukuniertes Nūn:

Man sieht deutlich, dass es gleichgültig ist, ob das sukunierte  $N\bar{u}n$  am Ende oder in der Mitte des Wortes vorkommt.

Und nun Beispiele für das Tanwīn:

<sup>56</sup> Es handelt sich bei diesem Zeichen um den Kopf des alten Ḫā خ vom Wort خفيف. Das Ḫā hatte damals keinen Punkt über sich.

## إدغام 7.2 Idġām

Die Bedeutung von Idgam ist bereits zu Beginn von Kapitel 6 erläutert worden.

In Bezug auf das sukunierte Nūn und das Tanwīn gibt es zum einen den vollständigen Idġām, bei dem nichts vom Nūn übrig bleibt, und es gibt den unvollständigen Idgam, bei dem die Gunna des Nun in den folgenden Laut verschmolzen wird und dieser gelängt wird.

Die Laute, die zu dieser Kategorie gehören, sind im folgenden Ausdruck zusammengefasst, wobei alle Buchstaben gemeint sind:

#### Idġām mit Ġunna (إدغام بغنة):

Diejenigen Laute davon, in die das Nūn vollständig verschmolzen wird, sind in einem der beiden folgenden Ausdrücke zusammengefasst:

يُومِن \* يَنْمُو Beispiele, bei denen das sukunierte Nūn verschmolzen wird:

Man sieht, dass über dem Mīm und dem Nūn eine Šadda ist, denn dort handelt es sich um nichts anderes als eine Verdopplung des zweiten Lautes, und vom ersten keine Šadda, weil و und Yā ي keine Šadda, weil و bleibt somit nichts übrig.57 sie nicht verdoppelt, sondern mit der Gunna vom Nun vermischt und dann gelängt werden. Die Zunge verlässt bei diesem Idgam den Artikulationspunkt des Nun.

Beispiele für den Tanwīn:

 $<sup>^{57}</sup>$  Es lässt sich darüber streiten, ob es sich hierbei um einen vollständigen oder unvollständigen Id $\dot{g}$ ām handelt.

Bemerkung: Die beiden Pammas, Fathas und Kasras sind verschoben! Dies ist in diesem Muṣḥaf der Hinweis darauf, dass es sich entweder um einen Idġām handelt oder einen Iḫfā, wie wir später sehen werden. Wenn der folgende Laut eine Šadda trägt, ist es ein vollständiger Idġām Wenn nicht, dann ist es ein Iḫfā, wenn danach nicht, wie bereits gezeigt, ein Wāu oder Yā folgt.

Vorsicht: Manche Leser, wenn sie langsam lesen, ziehen die Kasra vor einem Idģām so lang, dass sie zu einem Yā و wird, wie in:

Falsch wäre es so zu lesen: مين يَقْطِين

Ein Beispiel für eine Fatḥa, bei der die Gefahr besteht, sie in ein Alif umzuwandeln:

سير اجان و هاجا Falsch wäre es, so zu lesen: سير اجان

Weiteres Beispiel für eine Damma, die zu einem Wau wird:



وَ أَذَانُو مِّن :Falsch wäre es so zu lesen

Idġām ohne Ġunna (إدغام بلا غنة):

Das sukunierte Nūn und das Tanwīn werden in J-J vollständig verschmolzen. Beispiele für das Nūn:

.

 $<sup>^{58}</sup>$ Bei den beiden Dammas liegen sie genauer gesagt nebeneinander, während sie beim Izhār übereinander bzw. ineinander geschrieben worden sind.

 $<sup>^{59}</sup>$  Siehe vorige Bemerkung.

Beispiele für den Tanwīn:

Es gibt einige Stellen im Qur'ān, an denen man in der Riwāya von Ḥafṣ Iẓhār macht, obwohl man nach den Regeln Idġām machen müsste:

1. Zu Beginn von Sūra Yāsīn (36):

Bekanntlich spricht man bei den Buchstaben zu Beginn der Suren<sup>60</sup> den Namen aus und nicht ihren Lautwert. Das Sīn wird also auch so gelesen: wie man sehen kann, treffen am Ende ein sukuniertes Nūn und ein Wāu aufeinander. Nach den erwähnten Regeln, müsste man jetzt das Nūn in das Wāu verschmelzen, doch in der Riwāya von Ḥafṣ im Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya macht man hier Izhār. Dasselbe gilt für das folgende Beispiel:

2. Zu Beginn von Sūra Al-Qalam (68):

3. Bei den folgenden vier Worten im Qur'ān macht kein einziger Qur'ānleser Idġām:

Es gibt kein fünftes Wort. Man kann sich auch einfach merken, dass diese Buchstabenfolge innerhalb des Wortes vorkommt.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Plural von Sūra.

## إقلاب 7.3 Iqlāb

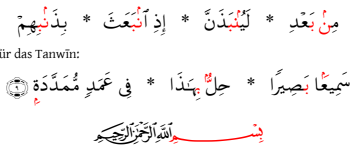
Sprachlich: Umwandlung

Definition: Das sukunierte Nūn ن bzw. Tanwīn in ein Mīm umwandeln, wenn danach ein Bā ♀ folgt und das Mīm in die Länge ziehen.

Beispiele für das sukunierte Nūn:



Beispiele für das Tanwīn:



Wie man deutlich sehen kann, ist im Mushaf, der in Madīna gedruckt wird, das Zeichen des Iglāb ein Mīm a über dem Nūn.

Bemerkung: Manche Qur'anlehrer lesen und lehren, dass man die Lippen nicht vollkommen schließt, sondern einen Spalt dazwischen lässt, doch die richtige Art den Iqlāb und ebenso den Ihfā' beim Mīm a zu lesen, ist, dass die Lippen vollständig geschlossen sind und man ein gewöhnliches Mīm ausspricht, ohne wiederum die Lippen übertrieben zusammen zu drücken.<sup>61</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Der Lehrer für Tadschwīd und Qirā'āt Ayman Suwayyid, Allāh bewahre ihn, hat uns mitgeteilt, dass einer seiner Lehrer, der Qur'anlehrer 'Amir As-Sayyid 'Utman عامر السيد عثمان, Allahs Barmherzigkeit auf ihm, ein Problem mit dem Begriff Ihfa اخفاء! hatte, was soviel bedeutet wie "etwas verdecken bzw. verschwinden lassen." Gemeint ist, dass die Zunge beim Nun 🕁 den Artikulationspunkt verlässt und nur die Gunna vom Nūn übrig bleibt. Er fragte sich also: Wie kann man im Tadschwīd von Ihfā' beim sukunierten Mīm und Nūn vor dem Bā sprechen und die Lippen schließen, wo doch die Lippen beim Iḫfā' beim sukunierten Nūn vor einem der Buchstaben von Iḫfā' nicht geschlossen werden? Der Qur'ānlehrer 'Abdul-'Azīz 'Uyūnus-Sūd جد العزيز عيون السود , Allāhs Barmherzigkeit auf ihm, er ist auch ein Lehrer vom Qur'ānlehrer Ayman Suwayyid, wurde von ihm beeinflusst, so dass alle drei diese Regelung mit einem Spalt zwischen den Lippen unterrichteten. Der Gelehrte Ayman Suwayyid sagte, dass der Qur'änlehrer Ṣalāḥud-Dīn Kabbāra صلاح الدين كبارة ihm erzählt hat, dass er die sieben Qirā'āt dem Gelehrten 'Āmir (in Ägypten) vorgelesen hat und die Lippen bei jener Regelung vollständig geschlossen hatte. Hiernach kehrte er in seine Heimat nach Libanon, Tripoli, zurück. Als er wieder nach Jahren nach

Außerdem muss man vorsichtig sein, dass man die Lippen nicht rundet, wenn eine Pamma vorausgeht. Beispiel:



Wenn man die Lippen doch rundet, so nennt man dies Išmām أشمام, doch Išmām ist hier fehl am Platz.

#### إخفاء '7.4 Iḥfā'

Sprachlich: Bedecken (Satr ستر), verdecken.

Definition: Einen Laut zwischen Idġām الفهار und Iẓhār اظهار auszusprechen; also weder deutlich, noch verschmolzen.

In diese Kategorie fallen alle restlichen Laute (quasi die Hälfte, weil wieder das Alif wegfällt), die in dem folgenden Ausdruck zusammengefasst werden, wobei nur die Anfangsbuchstaben gemeint sind:



Ägypten ging, um ihm die restlichen drei Qirā'āt vorzulesen, verlangte er von ihm einen Spalt zwischen den Lippen zu lassen und die Lippen nicht zu schließen.

Der Gelehrte Ayman Suwayyid hat diese Angelegenheit, wie folgt zurückgewiesen: Ursprünglich gesehen muss man die Lippen beim Mīm wie bei {الْمَرْمِيهُمْ بِحِجَارَةً} schließen, dann wieder öffnen und dann wegen dem Bā wieder schließen. Dies nennt man Izhār. Wenn wir dies mit Idġām lesen würden, würden wir folgendes sagen: الأَمْمِيهُ مَجَارَةً}. Doch niemand liest so. Iḫfā' ist eine Zwischenstufe zwischen dem Izhār und dem Idġām, so dass man die Lippen beim Mīm schließt und am Ende des Bā öffnet und dabei das Mīm in die Länge zieht.

Es ist also offensichtlich, dass der erste, der die Angelegenheit in unserer Zeit ins Leben gerufen hat, der Qur'ānlehrer 'Āmir ist.

Des Weiteren schließen alle Qur'ānlehrer, die eine geschlossene Überlieferungskette haben, die Lippen, außer denjenigen, die von dieser Angelegenheit beeinflusst wurden.

Des Weiteren ist das Schließen der Lippen eine natürliche Angelegenheit. Jeder Araber spricht das Wort عَشِر so aus: عَشِر

Des Weiteren findet man in den Tadschwīd- und Qirā'āt-Büchern kein einziges Wort darüber, dass man einen Spalt zwischen den Lippen lassen muss, sondern man findet das Gegenteil: Z. B. im Buch Kitābul-Iqnā' Fil-Qirā'ātis-Sab' كتاب الإقتاع في القراءات السبع '(gestorben 540 n. H.) S.257 unter dem Kapitel Dikrul-Ibdāl نكر الإبدال erwähnt der Autor ausdrücklich diese Angelegenheit und erklärt, dass die richtige Art und Weise zu lesen ist, dass man die Lippen vollständig schließt.

Bei den folgenden Beispielen bleibt also nur die Ġunna vom Nūn übrig und man nähert sich mit den zwei entsprechenden Artikulationspunkte dem folgenden Laut. Dies hat zur Folge, dass die Ġunna dunkel wird (مُفَخُمُ), wenn der folgende Laut auch dunkel ist:



Bemerkungen: Bei manchen klebt die Zunge am Zahndamm oder der hintere Teil am Gaumen! Dadurch wird die Gunna niemals dunkel und sie geht dann nie aus dem Mund, sondern nur aus der Nase, was nicht sein darf.

Andere wiederum sprechen überhaupt keine Gunna aus. Bei ihnen tritt dann der Ton nur aus dem Mund heraus, wie im folgenden Beispiel:



Des Weiteren sei darauf hingewiesen, dass die Gunna nicht auf die folgenden oder gar die vorausgegangenen Laute übertragen wird.

Schließlich sollte darauf hingewiesen, dass in Worten wie



die Lippen während des Iḫfā' nicht gerundet sind, denn die Þamma vom Kāf darf nicht auf den Iḫfa' übertragen werden. Des Weiteren darf man die Þamma nicht zu lange ziehen, denn sonst entsteht ein Wāu 3.

## مُ 7.5 Die Regeln des sukunierten Mīm

Das sukunierte Mīm akann in drei Kontexten vorkommen.

- 1) Es kommt vor einem Mīm vor. Dann wird es, wie unter Kapitel 6 im Unterpunkt "Mutamātilān" (6.1) erwähnt, verschmolzen und gelängt.
- 2) Es kommt vor einem Bā → vor. Dann wird es einfach gelängt. 62



Wie man deutlich erkennen kann, ist im Mushaf, der in Madīna gedruckt wird, der Hinweis, dass es sich um einen Ihfa' beim Mīm handelt derjenige, dass das Mīm kein Zeichen über sich<sup>63</sup> trägt und der folgende Laut ein Bā ist.<sup>64</sup> Was beim Iqlāb gesagt wurde, dass die Lippen vollkommen geschlossen sein müssen, gilt auch hier.

3) Es kommt vor einem der restlichen Laute vor. In diesem Fall spricht man das Mīm ganz wie gewohnt deutlich aus, ohne irgendwie in die Länge zu ziehen.65 Beispiel:



Vorsicht beim Fā und Wāu الله Viele Leute machen hier Iḥfā' oder Idġām, offensichtlich, weil diese beiden Laute am selben Artikulationspunkt wie das Mīm entstehen.

<sup>62</sup> Dies ist, was die meisten Qur'ānlehrer überliefert haben.

<sup>63</sup> Die Sukūn ist also weggelassen worden.

 $<sup>^{64}</sup>$  Diese zweite Einschränkung ist notwendig, weil es sich ansonsten auch um einen Idģām handeln

<sup>65</sup> Wenn man das Mīm oder Nūn ohne Grund in die Länge zieht, hat man im Buche Allāhs einen Buchstaben hinzugefügt, denn das Nūn und Mīm, dass verdoppelt ist (also eine Šadda trägt), zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass es gelängt wird.

Beispiele:



Man muss dieses Mīm einfach deutlich aussprechen, also Izhār machen.

# 7.6 Wie lang sind die Ġunnāt, von denen im Kapitel 7 gesprochen wird?

Vorne weg: Die Ġunnāt<sup>66</sup> in Sekunden, durch die Anzahl an Vokalen (Ḥarakāt حركات) oder durch die Anzahl anzugeben, wie oft man die Faust öffnet und schließt, ist falsch und ungenau.

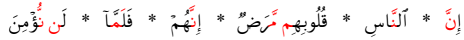
Die Einheit von Sekunden ist deshalb falsch, weil die Länge der Gunnāt davon abhängt, wie schnell man liest.

Die Einheit von Vokalen ist deshalb falsch, weil dies ein Maß für Laute ist und nicht für Gunnāt! Eine Fatḥa ist per Definition die Hälfte der Länge eines Alif. Wenn man die Gunnāt mit Vokalen angibt, dann ist es so, als ob man Äpfel per Stück kauft, obwohl sie unterschiedlich groß sind. Deshalb kauft man sie per Kilo. Manche sagen, dass die Gunna zwei Einheiten lang ist. <sup>67</sup> Dies ist aufgrund dessen, was ich bereits gesagt habe, falsch, da die Gunnāt unterschiedlich lang sind und weil die Gunna in Wirklichkeit länger als zwei Einheiten ist.

Dass das Schließen und Öffnen der Faust nicht viel Sinn macht, kann man sich selbst denken!

In folgender Reihenfolge sind die Längen der Gunnat:

1) Mīm und Nūn mit einer Šadda, auch wenn man darauf stehen bleibt:



Diese Ġunna nennt man auf Arabisch أَطُولُ مَا يَكُون, was so viel bedeutet wie: So lang wie es geht.

2) Der unvollständige Idġām vom Nūn ن im Wāu و und Yā و oder der Iḥfā:

 $^{\rm 67}$  Das bedeutet, dass sie so lang ist, wie ein Alif bzw. zwei Fatḥas.

<sup>66</sup> Ġunnāt غنت und Ġunan غنن sind zwei Plurale von Ġunna غنة.



Diese Ġunna nennt man auf Arabisch غُنُةٌ كَامِلَة, was so viel bedeutet wie: Eine vollständige Ġunna. Wenn man genau zuhört, merkt man, dass sie kürzer als die vorhergehende ist.

3) Ein sukuniertes Mīm oder Nūn:

4) Ein vokalisiertes Mīm oder Nūn:

Erage: Wie kann man sich diese Regeln alle merken und wie kann man sie umsetzen?

Antwort: Die einfachste Möglichkeit ist, dass man den Qur'ān einem ausgezeichneten Qur'ānlehrer vorliest. Jedes Mal, wenn man eine Gunna weglässt, zu lang oder zu kurz macht usw., wird man von seinem Lehrer korrigiert. Nach einer kurzen Zeit wird man, so Allāh will, ein Gefühl dafür entwickeln, und man wird es als unangenehm empfinden, wenn jemand sich nicht an die Regeln hält.

# المد Kapitel 8/20 - Der Madd

Sprachlich: (Ziyāda زيادة) das Zusätzliche.

Definition: Den Ton mit einem der Laute von Madd zu längen.

Was Mudūd<sup>68</sup> مدود sind, ist zu Beginn von Kapitel 3 erläutert worden, denn es sind genau die Laute, die aus dem "Ğauf" heraustreten.

Es gibt genau **neun** Arten von Mudūd, die in drei Kategorien eingeteilt werden:

- 1. Ursprüngliche (natürliche) Mudūd
- 2. Mudūd aufgrund einer Hamza
- 3. Mudūd aufgrund einer Sukūn

Was bedeutet Ḥaraka حركات بind entweder Fatḥas, Ḍammas oder Kasras. Ḥaraka bezeichnet die Zeit, die benötigt wird, um einen Laut auszusprechen.

Die Länge von 🕹 nennt man eine Ḥaraka<sup>70</sup>. Zwei Fatḥas zusammen ergeben ein Alif:

Wenn man eine Ḥaraka zu lang ausspricht, merkt das derjenige, der ein Gefühl für die arabische Sprache hat. Ebenso, wenn man sie zu kurz ausspricht.

Wenn man von einem natürlichen Madd spricht, meint man denjenigen, der immer 2 Längeneinheiten lang ist.

<sup>69</sup> Plural von Ḥaraka.

<sup>68</sup> Plural von Madd.

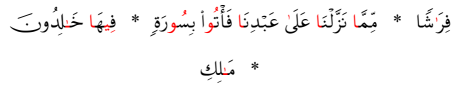
 $<sup>^{70}</sup>$  Es kann sein, dass man es im Deutschen manchmal als Längeneinheit bezeichnet. Wortwörtlich bedeutet es "Bewegung".

# 8.1 Die ursprünglichen Mudūd

Zu dieser Kategorie gehören **vier** Mudūd, die alle genau **2 Längeneinheiten** gelängt werden:

### المد الطبيعي 8.1.1 Ṭabīʿī-Madd

1. Dies ist derjenige Madd, der nicht aufgrund einer Ursache entstanden ist:



## المد العوض 8.1.2 'Iwad-Madd

2. Dieser Madd ist ein so genannter Ersatz-Madd, denn er ersetzt den Tanwīn Naṣb . Tanwīn Naṣb sind die in den folgenden Beispielen markierten Fatḥas. Wenn man auf ihnen stehen bleibt, werden sie in ein Alif umgewandelt, das genau zwei Ḥarakāt lang ist:



Vorsicht: Man darf diesen Madd weder länger als zwei Einheiten ziehen (auch nicht am Ende der Qur'ānlesung vor dem Rukūʿ العرع), noch ihn mit einer Hamza beenden:



#### المد البدل 8.1.3 Badal-Madd

3. Im Tadschwīd (nicht in der Sprachwissenschaft) ist damit jeder Madd gemeint, dem eine Hamza & vorausgeht:



Warum wird dieser Madd extra erwähnt? Dies hängt von zweierlei Dingen ab: Erstens bedeutet "Badal" *Ersatz.* In der Sprachwissenschaft meint man damit nur diejenigen Mudūd, die anstelle einer Hamza treten. Beispiel: Ursprünglich ist فامَن Die zweite Hamza wird allerdings in ein Alif umgewandelt, weil zwei Hamzas hintereinander auszusprechen, während die zweite von beiden sākin ist, fällt dem Araber schwer. Im Tadschwīd jedoch gilt jeder Madd als Badal, dem eine Hamza vorausgeht.

Zweitens spielt dieser Madd in der Riwāya von Warš eine bedeutende Rolle. Für alle anderen Riwāyāt (inkl. Ḥafṣ) spielt dieser Madd keine gesonderte Rolle und wird ganz gewöhnlich zwei Ḥarakāt gelängt.

## الصلة الصغرى 8.1.4 Kleine Şila

4. Im Arabischen wird ein maskulines Possessivpronomen, ein direktes und indirektes maskulines Objektpronomen mit einem Hā 4 am Ende des Wortes dargestellt. Dieses Hā trägt immer (es gibt ein paar Ausnahmen bei Ḥafṣ) entweder eine Pamma, wenn der Laut vorher keine Kasra hatte oder eine Kasra, wenn der Laut vorher eine Kasra hatte.

Dieses Hā kann in vier Kontexten vorkommen:

**Erstens**, indem der Laut vorher eine Sukūn hat und nachher einen Vokal: Beispiele:

Die Kasra bzw. Damma des Hā wird nicht gelängt und bleibt eine Einheit lang.

Zweitens, indem der Laut vorher vokalisiert ist und nachher nicht:

Die Kasra bzw. Pamma des Hā wird nicht gelängt, sondern man geht sofort vom Hā auf den folgenden sukunierten Buchstaben über.

Drittens, indem der Laut vorher und nachher eine Sukūn hat:

Die Kasra bzw. Pamma des Hā wird nicht gelängt, sondern man geht sofort vom Hā auf den folgenden sukunierten Buchstaben über.

**Viertens**, indem der Laut vorher und nachher vokalisiert ist: Beispiele:

Die Kasra bzw. Pamma wird genau verdoppelt, dadurch entsteht ein Wāu bzw. eine Kasra. Wie man deutlich sehen kann, wird im Muṣḥaf, der in Madīna gedruckt wird, ein kleines Wāu bzw. ein kleines altes<sup>71</sup> Yā hinzugefügt als Hinweis darauf, dass man den Vokal des Hā in die Länge ziehen muss.

In zwei Fällen trägt bei Ḥafṣ das Hā eine Ḍamma, obwohl es eine Kasra tragen müsste:

Es gibt Worte im Qur'ān, bei denen man gemäß den Regeln den Vokal des Hā in die Länge ziehen müsste, aber in der Riwāya von Ḥafṣ wird es nicht gelängt. Es handelt sich genau um folgende Beispiele:

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Dies ist das Yā, das man am Ende eines Wortes schrieb. So wurde es zur Zeit der Offenbarung geschrieben und so finden wir es in den Qur'ānexemplaren vor, die dem dritten Kalifen 'Utmān Ibn 'Affān عثان بن عنان Allāhs Wohlgefallen auf ihm, zugeschrieben werden.

Und es gibt ein H $\bar{a}$ , das man eigentlich nach den erwähnten Regeln nicht in die Länge ziehen dürfte. Doch so ist es uns überliefert worden:

Wichtige Bemerkung: Auch wenn das zweite Hā von هذه nicht in diese Kategorie fällt, so wird es trotzdem im gesamten Qur'ān genau so behandelt.

# 8.2 Durch Hamza gelängte Mudūd

Es gibt drei Mudūd, die durch eine Hamza gelängt werden:

### المد المتصل 8.2.1 Muttaşil-Madd

1. Es handelt sich hierbei um einen der drei Madd-Laute innerhalb eines Wortes, wenn danach eine Hamza folgt. Das Zeichen der Längung ist: ~ Beispiele:

Dieser Madd wird in der Riwāya von Ḥafṣ vom Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya 4 oder 5 Einheiten gelängt.

Man nennt diesen Madd auch Madd Wāğib مد واجب (Pflicht-Madd), weil dieser Madd bei allen Qirā'āt gelängt wird, allerdings unterschiedlich lang.

Wenn man in einer Sitzung mit einer bestimmten Länge angefangen hat zu lesen, sollte man diese Einheit einhalten, bis man die Sitzung bzw. Lesung beendet hat.

### المد المنفصل 8.2.2 Munfaşil-Madd

2. Es handelt sich um denselben Madd wie den vorhergehenden, außer, dass der Madd sich zwischen zwei Worten befindet und die Hamza somit der erste Laut des folgenden Wortes ist. Was sich daraus ergibt, ist, dass dieser Madd nur gelängt wird, wenn man nicht auf dem ersten der beiden Worte stehen bleibt. Dieser Madd wird in der Riwāya von Ḥafṣ vom Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya 4 oder 5 Einheiten gelängt. Er gilt als "ǧā'iz ﴿ (erlaubt), weil er nicht bei allen Qirā'āt gelängt wird.

Beispiele:

 $<sup>^{72}</sup>$  Bei diesem Wort aus 69:19 handelt es sich um einen verbundenen Madd (Mutta $\pm$ il)! Viele Leute denken er sei unverbunden!

 $<sup>^{73}</sup>$  Gilt als getrennter Madd, weil es sich um zwei "Worte" handelt.

### الصلة الكبرى 8.2.3 Große Şila

3. Es handelt sich um denselben Madd wie Ṣila Ṣuġrā (kleine Ṣila) außer, dass danach eine Hamza folgt. Dieser Madd wird in der Riwāya von Ḥafṣ vom Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya 4 oder 5 Einheiten gelängt, wenn man nicht auf dem ersten Wort stehen bleibt. Das Zeichen hierfür ist das Längungszeichen über dem eingefügten Wāu و bzw. Yā و Dieser Madd gilt als "ǧā'iz "(erlaubt), weil er nicht bei allen Qirā'āt gelängt wird.

Wenn man in einer Sitzung mit einer bestimmten Länge angefangen hat zu lesen, sollte man diese Einheit einhalten, bis man die Sitzung bzw. Lesung beendet hat.

Beispiele:

# 8.3 Durch Sukūn gelängte Mudūd

Zu dieser Kategorie gehören drei Mudūd:

### المد العارض للسكون 8.3.1 Madd 'Āriḍ Lis-Sukūn

1. Es handelt sich hierbei um einen Madd, dem ein sukunierter Laut folgt. Dieser Laut ist allerdings nur sukuniert, weil man auf ihm stehen bleibt. Diesen Madd darf man entweder 2, 4 oder 6 Längeneinheiten in die Länge ziehen. Beispiele:



Wenn man in einer Sitzung mit einer bestimmten Länge angefangen hat zu lesen, sollte man diese Einheit einhalten, bis man die Sitzung bzw. Lesung beendet hat.

### المد اللين 8.3.2 Madd Līn

2. Es handelt sich hierbei entweder um ein Wāu 3 oder Yā & das sukuniert ist und dem eine Fatḥa vorausgeht.

Uns interessiert aber hier nur der Fall, dass nach dem sukunierten Buchstaben wieder ein sukunierter Buchstabe folgt, allerding vorübergehend aufgrund des Stehen Bleibens:



Wenn, wie bei den letzten zwei Beispielen, der vorübergehend sukunierte Laut eine Hamza ist, dann nennt man diesen Madd: Madd Līn Mahmūz مد لين مهمون. Für die Riwāya von Ḥafṣ vom Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya spielt dies keine Rolle. Manche Gelehrten listen diesen Madd in der Kategorie von Mudūd auf, die wegen einer Hamza gelängt werden, denn diese Art von Madd wird in der Riwāya von Warš ودڤ gelängt.

Den Madd Līn (egal ob Mahmūz oder nicht) darf man entweder 2, 4 oder 6 Längeneinheiten in die Länge ziehen.

### المد اللازم 8.3.3 Madd Lāzim

3. Es handelt sich hierbei um einen Madd, dem ein Laut folgt, der immer sukuniert ist. Dieser Madd wird "unbedingt" (Lāzim) genannt, weil er bei allen Qirā'āt mit einer Länge von sechs Einheiten gelängt werden muss. Dieser Madd wird in zwei Kategorien eingeteilt<sup>74</sup>:

(buchstabenbezogen) حرفی Kalimi کلمی (wortbezogen)

Für beide Kategorien gibt es jeweils zwei Unterkategorien:

81

 $<sup>^{74}</sup>$  Die Einteilung ist nicht wichtig. Sie hat eher etwas mit Ordnung zu tun und, dass man sich die Fälle leichter merken kann.

## (mit Šadda) مثقل (ohne Šadda) und Mutaqqal مخفف

Somit gibt es vier Kategorien:

- 1. Kalimi Muhaffaf
- 2. Kalimi Mutaqqal
- 3. Ḥarfi Muḥaffaf
- 4. Harfi Mutaqqal

### 8.3.3.1 Kalimi Muhaffaf

Dieser Madd kommt also innerhalb eines Wortes vor und nach dem Madd folgt nur eine Sukūn und keine Šadda. Es gibt hierfür genau ein Beispiel:



Dieses Wort kommt im Qur'ān genau an zwei Stellen vor: 10:51, 10:91 Dieses Wort kann man auch mit Tashīl تسهيل lesen, was im Unterpunkt "Tashīl" (14.5) erläutert wird.

### 8.3.3.2 Kalimi Mutaqqal

Dieser Madd kommt also innerhalb eines Wortes vor und nach dem Madd folgt eine Šadda. Bekanntlich bedeutet eine Šadda, dass der Laut als zwei Laute realisiert wird: einem sukunierten und danach einem vokalisierten. Beispiele:



8.3.3.3 Die vereinzelten Buchstaben zu Beginn der Suren الحروف المقطعة

Hier kommt der Madd in einem der Buchstaben vor, die zu Beginn der Suren vorkommen und deren Namen man ausspricht. Alle vorkommenden Buchstaben

 $<sup>^{75}</sup>$  Al-Ḥurūful-Muqaṭṭaʻa.

werden in dem folgenden Ausdruck zusammengefasst, wobei alle einzelnen Buchstaben gemeint sind:  $^{76}$ 

Diejenigen Laute davon, bei denen nach dem Madd kein sukunierter Laut folgt, sind in dem folgenden Ausdruck zusammengefasst (alle Buchstaben sind gemeint):

Bedeutung: Ein Stadtviertel ist rein geworden. Diese Buchstaben werden wie folgt ausgesprochen: 77

Diejenigen Laute, bei denen nach dem Madd ein sukunierter Laut folgt, sind in dem folgenden Ausdruck zusammengefasst (alle Buchstaben sind gemeint):<sup>78</sup>

Da das ʿAin & beim Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya auch mit 4 Längeneinheiten gelesen werden kann, lässt man das ʿAin weg und fasst die restlichen Buchstaben im folgenden Ausdruck zusammen (alle Buchstaben sind gemeint):<sup>79</sup>

8.3.3.4 Harfi Muhaffaf

Es handelt sich um einen Madd in einem der Buchstaben zu Beginn der Suren, dem **keine** Šadda folgt. Beispiel:



 $<sup>^{76}</sup>$  Übersetzt bedeutet dies: Ein weiser Text, der zweifellos ein Geheimnis beinhaltet.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> In der arabischen Sprache darf man nach jedem dieser Buchstaben (und auch aller anderen des arabischen Alphabets, wenn sie nach demselben Schema ausgesprochen werden) eine Hamza setzen und sagen: אַפּי בֿוֹפּי נוֹפּי usw. Aber dies ist im Qur'ān nicht erlaubt!

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Bedeutung: Euer Honig ist weniger geworden.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Bedeutung: Wir werden euch (eine Geschichte) erzählen.

Es handelt sich um den zweiten der beiden Mudūd! Man spricht ihn wie folgt aus:

8.3.3.5 Ḥarfi Mutaqqal

Es handelt sich um einen Madd in einem der Buchstaben zu Beginn der Suren, dem **eine** Šadda folgt. Beispiel:



(أَلِفَ لاَمِّيمُ) Es handelt sich um den **ersten** der beiden Mudūd!

8.3.3.6 Auflistung aller vereinzelten Buchstaben im Qur'ān

1. Sūra Al-Baqara (2), Āl-'Imrān (3), Al-'Ankabūt (29), Ar-Rūm (30), Luqmān (31) und As-Sağda (32).



الِفُ لَـامِّيمُ: Wird wie folgt ausgesprochen

Der erste Madd ist "mutaqqal", der Zweite ist "Muhaffaf".

In Sūra Āl-ʿImrān folgt danach ein sukunierter Buchstabe, wenn man den ersten mit dem zweiten Vers verbindet:



Beim Weiterlesen trifft das sukunierte Mīm von "Alif-Lām-Mīm" auf das sukunierte Lām von "Allāh." Dadurch wandelt man die Sukūn vom Mīm in eine Fatḥa um. Man darf jetzt das Mīm immer noch 6 Einheiten in die Länge ziehen mit der Begründung, dass die Sukūn vom Mīm nur vorübergehend verschwunden ist. Man darf das Mīm auch 2 Einheiten in die Länge ziehen mit der Begründung, dass die Ursache der Längung nicht mehr vorhanden ist.

Diese Regelung gilt für alle Qurra' außer Abu Ğa'far أبو جعفر.

2. Sūra Al-A'rāf (7)

# المص

Wird wie folgt ausgesprochen: أَلِفَ لَـامِّيـمُصالَّد Der Erste ist "mut̪aqqal", der Zweite und Dritte sind "Muh̞affaf".

3. Sūra Yūnus (10), Hūd (11), Yūsuf (12), Ibrāhīm (14), Al-Ḥiǧr (15)



Wird wie folgt ausgesprochen: أَلِفَ لَـامْ را Das Alif von "Lām" ist "Muḫaffaf". Und beim Rā handelt es sich um einen Ṭabīʿī-Madd.

4. Sūra Ar-Ra'd (13)



الِفُ لَـامِّيمُ را Wird wie folgt ausgesprochen:

5. Sūra Maryam (19)



كَأَفْ هَا يِا عَيْنْ صاَّد :Wird wie folgt gelesen

Der erste Madd ist "Muḫaffaf", das Hā الله werden nur zwei Einheiten gelängt, das ʿAin عَنْنُ ist "Muḫaffaf" und darf entweder 4 oder 6 Einheiten gelängt werden und das Ṣād صاد ist auch "Muḫaffaf" und 6 Einheiten lang, wie erwartet.

Vorsicht: Am Ende des ʿAin ist ein sukuniertes Nūn ن. Hierauf folgt ein Ṣād. Deshalb muss man hier einen dunklen Iḫfāʾ machen!

6. Sūra Ṭāhā (Nr.20)



Wird wie folgt gelesen: Labe Beide sind zwei Einheiten lang.

7. Sūra Aš-Šuʻarā (26), Al-Qaṣaṣ (28)

# طسٓمَر

طاسِیمیّے ، Wird wie folgt gelesen

Der erste Madd ist zwei Einheiten lang, der zweite ist "mutaqqal" und der dritte "Muhaffaf".

8. Sūra An-Naml (27)

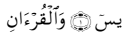


طاسِیـنْ :Wird wie folgt gelesen

Der erste Madd ist 2 Einheiten lang, der zweite ist Muhaffaf.

Vorsicht: Am Ende des Sīn ist ein sukuniertes Nūn und hierauf folgt ein Tā. Deshalb muss man beim Weiterlesen Iḥfā' machen.

9. Sūra Yāsīn (36)



پاسپین "Wird wie folgt gelesen

Der erste Madd ist zwei Einheiten lang, der zweite sechs.

**Vorsicht**: Am Ende von Sīn ist ein sukuniertes Nūn. Darauf folgt beim Weiterlesen ein Wāu. Nach den Regeln des sukunierten Nūn und des Tanwīn müsste man hier Idġām machen. Doch wie bereits erwähnt, macht man hier bei der Riwāya Ḥafṣ vom Überlieferungsweg Šāṭibiyya Izhār.

10. Sūra Ġāfir (40), Az-Zuḥruf (43), Ad-Duḥān (44), Al-Ğātiya (45), Al-Aḥqāf (46)



Wird wie folgt gelesen: حامية Der erste Madd ist 2 Einheiten lang, und der zweite ist "Muḥaffaf".

11. Sūra Ṣād (38)



صادٌ Wird wie folgt gelesen: صادُ Dieser Madd ist "Muḥaffaf".

12. Sūra Aš-Šūra (42)



حامِيم عَيْنْ سِينْ قافْ "Wird wie folgt gelesen

Der erste Madd ist zwei Einheiten lang. Der zweite und dritte Madd ist "Muḫaffaf", wobei man das ʿAin 4 oder 6 Einheiten lang ziehen darf Die nächsten beiden Mudūd sind "Muḫaffaf". Man darf nach dem ersten Vers stehen bleiben. Man kann auch problemlos weiter lesen.

13. Sūra Qāf (50)



Wird wie folgt gelesen: قاف Dieser Madd ist Muhaffaf.

14. Sūra Al-Qalam (68)



نُونْ "Wird wie folgt gelesen

Dieser Madd ist "Muhaffaf".

**Vorsicht**: Am Ende von Sīn ist ein sukuniertes Nūn. Darauf folgt beim Weiterlesen ein Wāu. Nach den Regeln des sukunierten Nūn und des Tanwīn müsste man hier

Idġām machen. Doch wie bereits erwähnt, macht man hier bei der Riwāya Ḥafṣ vom Überlieferungsweg Šāṭibiyya Izhār.

Dies sind alle im Qur' $\bar{a}n$  vorkommenden vereinzelten Buchstaben und Arten von Mud $\bar{u}d.$ 

Frage: Sind das nicht 10 Mudūd statt 9?

Antwort: Es sind 9, denn die Ṣila ist in eine große und kleine eingeteilt worden.

Hier muss darauf hingewiesen werden, dass man die Mudūd genauso lang lesen muss wie angegeben. Es gibt manche, die denjenigen Madd, der 6 Einheiten lang ist, viel zu lange ziehen!

# 8.4 Wenn ein Madd in mehr als eine Kategorie passt

Beispiel:

Wenn man auf diesem Wort stehen bleibt, könnte man das Wāu unter der Kategorie "Madd ʿĀriḍ Lis-Sukūn "Interbringen. Dann könnte man es 2, 4 oder 6 Einheiten lang ziehen. Auf der anderen Seite könnte man auch sagen, dass es sich um Madd Badal المد البدل handelt. In diesem Fall müsste man ihn 2 Einheiten lang ziehen.

Der Gelehrte Ibrāhīm Šaḥḥāta As-Samanūdi إبراهيم شَحَاتَه السَمَنُودِيُ hat die Regeln im folgenden Vers zusammengefasst:

Die Mudūd sind unterschiedlich stark und die stärkere Form des Madd setzt sich durch.

Die Reihenfolge ist:

- 1) Madd Lāzim المد اللازم (Der unbedingte Madd)
- 2) Madd Muttașil المد المتصل (Verbundener Madd)
- 3) Madd ʿĀriḍ Lis-Sukūn المد العارض للسكون (Durch Sukūn bedingter vorübergehender Madd)
- 4) Madd Munfasil المد المنفصل (Unverbundener Madd)
- 5) Madd Badal المد البدل

Mit dieser Reihenfolge sind alle Probleme, Allāh sei Dank, gelöst.

Ein Beispiel:



Das Alif ist auf der einen Seite ein Madd Badal, weil ihm eine Hamza vorausgeht. Doch danach folgt ein Laut mit einer unbedingten Sukūn<sup>80</sup>, also handelt es sich gleichzeitig um einen Madd Lāzim (unbedingter Madd). Laut der Tabelle ist dieser Madd der stärkste, somit zieht man den Madd im Beispiel 6 Einheiten lang anstatt 2. Andere Merkregel: Die längere Einheit setzt sich durch.

# 8.5 Kombinationen der Einheiten der Mudūd

Bei manchen Mudūd hat man, wie erwähnt, die Möglichkeit sie in mehr als einer Länge zu lesen, wie zum Beispiel den Madd Wāǧib und den Madd Munfaṣil, wie in:



Beide Mudūd darf man 4 oder 5 Einheiten lang ziehen.

Erage: Darf man einen von beiden 4 Einheiten lesen und den anderen 5? Antwort: Nein. Beide müssen in der Riwāya von Ḥafṣ vom Überlieferungsweg Aš-Šāṭibiyya gleichgelängt werden.

<sup>80</sup> Zur Erinnerung: Jeder Laut mit einer Šadda besteht aus zwei Lauten, wobei der erste von beiden sukuniert ist.

89

Es gibt noch eine Kombination, bei der nicht alle Möglichkeiten erlaubt sind. Beispiel:



Beim Madd von ﴿ خَوْف ﴾ handelt es sich beim Stehenbleiben um den Madd Līn. Man darf ihn bekanntlich 2, 4 oder 6 Einheiten in die Länge ziehen.

Beim Madd von ﴿ بالدِّين ﴾ handelt es sich um einen Madd, der aufgrund der vorübergehenden Sukūn 2, 4 oder 6 Einheiten gelängt werden darf.

Frage: Sind alle 9 Kombinationen erlaubt?

Antwort: Nein. Der Madd Līn ist entweder gleich lang wie der andere oder kürzer.

# 8.6 Fehler, die man bei den Mudūd machen kann

1. Man öffnet beim Alif den Mund nicht weit genug, wodurch ein Laut entsteht, der dem deutschen "E" ähnelt. Das gleiche gilt, wenn man den Kiefer beim sukunierten Yā &, dem eine Kasra vorausgeht, nicht genug senkt:



- 2. Wenn man beim Wāu 3 die Lippen nicht genug rundet, dann entsteht ein "O".
- 3. Man will das Alif besonders dunkel aussprechen und vermischt es dadurch mit einem W $\bar{a}$ u
- 4. Ein helles Alif dunkel auszusprechen, weil ein dunkler Laut folgt, wie in

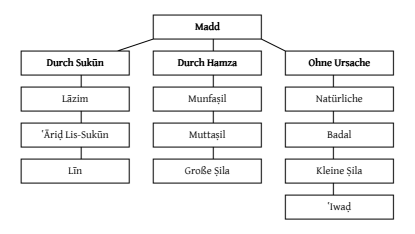
5. Ein dunkles Alif hell auszusprechen, wie in

Die Fehler bei der Aussprache von Vokalen sind dieselben, die man auch bei den Mudūd machen kann, denn die Mudūd sind ja nichts anderes als eine Längung der Vokale.

Fehler, die man bei den Vokalen machen kann

- 1) Man spricht einen Vokal zu lang, so dass ein Madd entsteht. Besonders häufig, wenn man sehr langsam liest.
- 2) Man spricht Laute dunkel aus aufgrund eines Lautes in der Nachbarschaft. Beispiele:

# Die Mudūd auf einen Blick



# الإمالة Kapitel 9/20 - Imāla

Sprachlich: Neigung.

<u>Definition</u>: Mit dem Alif in Richtung Yā und mit der Fatḥa in Richtung Kasra neigen.

Wenn man das Alif mit dem Yā, bzw. die Fatḥa mit der Kasra in einem Verhältnis von 50% vermischt, dann entsteht ein Laut, der ähnlich dem deutschen "E" ist. Man nennt diesen Laut auf Arabisch Imāla Kubrā إمالة كبرى (große Imāla). Wenn das Verhältnis vom Alif bzw. von der Fatḥa überwiegt, etwa in einem Verhältnis von 80:20, dann entsteht eine Imāla Ṣuġrā إمالة صغرى (kleine Imāla).

Die kleine Imāla gibt es in der Riwāya von Ḥafṣ überhaupt nicht. Die große dagegen gibt es einmal in Sūra Hūd (11:41):



Das Viereck unter dem Rā ن ist das Zeichen für die Imāla. Dasselbe Zeichen wird für den Išmām اشمام und den Iḫtilās اختلاس verwendet (Siehe Kapitel 11.2).

In der neuen Ausgabe von Madīna wird sowohl für die große Imāla als auch für den Išmām und den Iḫtilās اختلاس ein neues Zeichen verwendet, ein schwarz ausgefüllter Kreis:



# النبر Kapitel 10/20 - Nabr

Sprachlich: Betonung.

<u>Definition</u>: Einen Satzabschnitt oder Laut so hervorzuheben, dass der Ton an dieser Stelle lauter ist als vorher oder nachher.

Man gebraucht Nabr zum Beispiel um eine Frage zu signalisieren. Auf Arabisch bedeutet

"Du bist nach Hause gegangen".

Wenn man allerdings den Nabr beim zweiten Bā ♀ gebraucht, dann wird es eine Frage.

Im Qur'ān gibt es 5 Situationen, in denen man Nabr anwendet, wobei sie in den Tadschwīdbüchern nicht explizit behandelt werden. Man muss sie jedoch beherrschen.

1. Wenn man auf einer Šadda stehen bleibt, dann realisiert man nur einen Laut. Durch Nabr signalisiert man, dass der Laut in Wirklichkeit, wenn man weiter lesen würde, verdoppelt ist:



Es gibt hier zwei Ausnahmen:

1) Das Mīm und Nūn, das eine Šadda trägt, denn diese werden bekanntlich gelängt:



2) Wenn man auf einem Laut stehen bleibt, der eine Qalqala hat:



In Wirklichkeit wird ja der erste von beiden Lauten ausgesprochen, außer, dass man die Qalqala beim ersten immer weglässt.

2. Ein Wāu und Yā mit Šadda:

3. Ein Alif, dem ein Laut mit einer Šadda folgt:

4. Auf einer Hamza stehen zu bleiben:

5. Der Qur'āngelehrte Ayman Suwayyid erwähnte diesen fünften Punkt: Man verwendet Nabr an der Stelle, wo das Alif der Dualform aufgrund des Weiterlesens verschwindet und man nicht mehr unterscheiden kann, ob es sich überhaupt um ein Alif der Dualform handelt. Es gibt diesbezüglich genau drei Stellen im Qur'ān, deshalb gehe ich nicht weiter auf die Grammatik ein:

ذَاقًا ٱلشَّجَرَةَ (7:22) \* وَٱسۡتَبَقًا ٱلۡبَابَ (12:25) 
$$*$$
 وَقَالًا ٱلۡحَمۡدُ لِلَّهِ (27:15)

Weil zum Beispiel im folgenden Alif der Dualform sprachlich keine Verwechslung möglich ist, macht man hier kein Nabr:

Denn wenn es sich nicht um zwei Personen handeln würde, hätte das markierte Lām eine Kasra und das Alif würde wegfallen.

# Kapitel 11/20 - Wie man am Ende eines Wortes stehen bleibt

Wenn man am Ende eines Wortes stehen bleibt, hat man grundsätzlich 3 Möglichkeiten:

- 1) Sukūn سكون
- 2) Raum روم
- 3) Išmām إشمام

## السكون 11.1 Sukūn

Mit Sukūn stehen zu bleiben ist das ganz gewöhnliche Stehenbleiben gemeint, nämlich, dass einfach der letzte Laut sukuniert wird und, wenn es sich um ein Tā Marbūṭa تاء مربوطة ) handelt, dann wird dieses entsprechend dem bekannten arabischen Dialekt in ein Hā على umgewandelt: (القارعة ﴿ القارعة القارعة القارعة ).

## الروم 11.2 Raum

Ar-Raum bedeutet, dass man auf einem Wort stehen bleibt und den Vokal des letzten Lautes ausspricht, allerdings so leise, dass nur diejenigen den Vokal hören können, die sich in der Nähe des Lesers befinden.

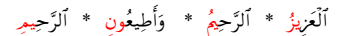
Diese Möglichkeit des Stehenbleibens gilt für die Fatḥa und die Damma. Beispiele:

Wenn über dem Buchstaben zwei Fatḥas oder Ḍammas sind (Tanwīn), behandelt man das Wort so, als ob sie nicht doppelt vorhanden wären.



Des Weiteren behandelt man das Wort, bei dem man mit Raum عنى stehen bleibt so, als würde man weiter lesen. Das bedeutet: Wenn der Laut vor dem letzten Laut ein Laut der Laute von Al-Madd ist, wird dieser genauso gelängt wie, wenn man weiterlesen würde.

Beispiele:



## الإشمام 11.3.1 Išmām

Išmām bedeutet die Lippen zu runden, als würde man eine Damma aussprechen nachdem der Buchstabe, auf dem man stehen bleibt, schon sukuniert wurde. Der Išmām kann also nur mit den Augen wahrgenommen werden. Mit anderen Worten: Man bleibt normal mit Sukūn stehen, und wenn der letzte Laut eine oder zwei Dammas hat, rundet man direkt nach der Sukūn die Lippen, um zu signalisieren, dass dieser Laut beim Weiterlesen eine Damma hätte. (Siehe die Beispiele mit einer Damma unter "Raum 11.1")

Im Gegensatz zum Raum روم behandelt man einen Madd, wenn er vor dem letzten Laut vorkommt, so, als ob man normal stehen bleiben würde. Mit anderen Worten: Man zieht ihn je nach dem entweder 2, 4, 5 oder 6 Einheiten lang, da es sich zwangsweise entweder um Madd Lāzim المد اللازم (der unbedingten Madd), Madd Līn المد اللين , Madd Al-ʿĀriḍ Lis-Sukūn المد العارض السكون (den vorübergehenden Madd aufgrund einer Sukūn) oder Madd Muttaṣil المد المتصل (der verbundener Madd) handeln wird.

**Vorsicht**: Ar-*Raum* und Al-Išmām gelten nicht für vorübergehende Vokale. Beispiele:

Alle markierten Vokale waren ursprünglich eine Sukūn. Doch weil beim Weiterlesen dann zwei Sukūns aufeinander treffen würden, wird im Arabischen die erste Sukūn in einen Vokal umgewandelt. Wie man sehen kann, nicht immer in denselben Vokal.

Da derjenige, der kein Arabisch kann, nicht wissen kann, wann es sich um einen ursprünglichen Vokal handelt und wann nicht, sollte er lieber immer mit einer Sukūn stehen bleiben, wenn er sich nicht sicher ist.<sup>81</sup> Wenn man allerdings jemanden hört, der mit "Raum" oder "Išmām" stehen bleibt, dann weiß man, dass es so etwas gibt.

Bei manchen Qur'angelehrten macht man beim männlichen Objekt- und Possessivpronomen weder "Išmām" noch "Raum", wenn eine Damma, Fatḥa, ein sukuniertes Wāu oder Yā vorausgeht. Beispiele:



Es gibt im Qur'ān in der Riwāya von Ḥafṣ noch ein Wort, bei dem man Al-Išmām anwenden kann:

Sūra Yūsuf 12:11



Ursprünglich gesehen ist das Wort wie folgt:



D. h., dass das Nūn 🕹 mit einer Šadda ursprünglich aus zwei Lauten besteht, wobei in diesem Fall der erste eine Pamma trägt. Das erste Nūn wurde dann von einigen Arabern sukuniert und somit in das folgende Nūn verschmolzen.

Um zu signalisieren, dass das erste Nūn eine Damma hatte, rundet man die Lippen sobald man zur Šadda des Nūn gelangt. Man lässt die Lippen solange gerundet, bis man die Fatha des Nūn ausspricht.

Mit anderen Worten: Während man die Gunna wegen der Šadda längt, rundet man die Lippen.

Das Zeichen für Išmām ist dasselbe wie das der Imāla, nämlich ein Viereck, aber in diesem Fall über dem Wort, und zwar zwischen dem Mīm und Nūn. In der neuen Ausgabe ist statt dem Viereck ein schwarz ausgefüllter Kreis:



Die zweite Möglichkeit ist dieses Wort mit Iḫtilās zu lesen.

 $<sup>^{81}</sup>$  Zum Beispiel hat der am meisten verwendete Imperativ am Ende eine Suk $\bar{\mathrm{u}}\mathrm{n}.$ 

# الاخْتِلاس 11.3.2 Iḥtilās

Iḫtilās ist dasselbe wie Ar-Raum الروم außer, dass Ar-Raum für das Stehenbleiben am Ende eines Wortes reserviert ist.

Man liest in diesem Fall das Wort so, wie es ursprünglich war:

Dabei liest man das erste Nūn schneller als die anderen Laute und etwas leiser.

Man könnte sich jetzt fragen, welchen Sinn Ar-Raum und Al-Išmām machen? Antwort: Der Vokal des letzten Lautes hängt in der Regel von der Grammatik ab. Wer die arabische Grammatik beherrscht, kann in den meisten Fällen den Vokal voraussagen. Doch in manchen Fällen irrt man sich, zum Beispiel:

Ohne auf die Grammatik genauer einzugehen, würde man als Araber denken, dass das letzte Mīm zwei Kasras trägt aufgrund der vorausgegangenen Präposition ﴿مَن ﴿ Dies ist auch in manchen Qirā'āt der Fall, aber eben nicht in der Riwāya von Hafs.

Dasselbe gilt für:

Auch hier könnte man als Araber denken, dass das Dāl فوine Kasra trägt aufgrund der vorausgegangenen Präposition ﴿ فُو ﴾. Dies ist auch in manchen Qirā'āt der Fall, aber eben nicht in der Riwāya von Ḥafṣ.

Wenn man also auf einem der beiden Worte stehen bleibt, kann man bei beiden durch "Raum" oder "Išmām" deutlich machen, um welchen Vokal es sich handelt.

**VORSICHT:** Besonders, wenn man Vers für Vers auswendig lernt, muss man das Versende immer mitlernen! Und die Aufgabe des Qur'ānlehrers ist es, dies zu prüfen.

# Kapitel 12/20 – Regeln des Stoppens und Weiterlesens

Aufgrund der Wichtigkeit dieser Thematik gilt dieses Kapitel als die Hälfte der Tadschwīdwissenschaft, denn durch ein falsches Stoppen oder Weiterlesen, kann die Bedeutung des Gelesenen verfälscht werden. Beispiel aus Sūra 4:

Übersetzung der Bedeutung: Sie rufen außer Ihm nur weibliche (Gottheiten) an, und sie rufen nur einen rebellischen Satan an. Alläh verfluchte ihn. Und er sagte: "Ich werde von Deinen Dienern ganz gewiss einen festgesetzten Anteil nehmen".<sup>82</sup>

Das rot markierte Mīm ist das Signal, dass man hier unbedingt stehen bleiben soll. Würde man weiter lesen, wäre die Bedeutung:

"Sie rufen außer Ihm nur weibliche (Gottheiten) an, und sie rufen nur einen rebellischen Satan an. Allāh verfluchte ihn und sagte: 'Ich werde von Deinen Dienern ganz gewiss einen festgesetzten Anteil nehmen.'"

Wir suchen Zuflucht bei Allah vor solch einer üblen Bedeutung!

# (Das Stehenbleiben) الوقف

Sprachlich: das Stehenbleiben.

<u>Definition</u>: Solange stehen bleiben, wie man normalerweise atmet.

Es gibt vier Arten von Waqf:

<sup>82</sup>Aus "Der edle Qur'än und die Übersetzung seiner Bedeutungen in die deutsche Sprache". Übersetzung: Scheich 'Abdulläh aş-Şāmit Frank Bubenheim und Nadeem Elyās.

### (freiwillige Waqf) اختياري 1) Iḥtiyāri

Dieser ist wiederum in vier Teile eingeteilt:

(vollständig) تامّ 1.Tām

<u>Definition</u>: Man bleibt auf einem qur'ānischen Wort stehen, wobei dieses Wort mit den Worten danach weder einen grammatikalischen Zusammenhang hat noch einen in Bezug auf die Bedeutung.

Beispiel: Versende des 5. Verses von Sūra Al-Baqara (2)

Das Ende des fünften Verses bedeutet:

"Und jene sind die Erfolgreichen."

Hiermit ist die Beschreibung der Gottesfürchtigen beendet. Hiernach folgen die Eigenschaften der Ungläubigen:

"Wahrlich, in Bezug auf diejenigen, die ungläubig sind, ist es gleichgültig ob du sie warnst oder nicht warnst. Sie glauben nicht."

Wie man deutlich sehen kann, hat der fünfte Vers keinen grammatikalischen Zusammenhang mit dem sechsten. Des Weiteren beginnt mit dem sechsten Vers eine neue "Thematik".

Diese Art von Waqf ist die höchste Stufe. Man sollte immer an solchen Stellen stehen bleiben. Das heißt man bleibt stehen, atmet und liest dann das folgende Wort. 83

### 2. Kāf(in) کاف (ausreichend)

<u>Definition</u>: Man bleibt auf einem qur'ānischen Wort stehen, wobei dieses Wort mit den Worten danach keinen grammatikalischen Zusammenhang hat, aber sehr wohl in Bezug auf die Bedeutung.

Beispiel: 2:4,5

<sup>83</sup> Gemeint ist, dass man nicht etwa das vorige Wort wiederholt, wie beim Waqf ḥasan.

# ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ عِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْأَخِرَةِ هُرَ يُوقِنُونَ ۞ أُوْلَتِهِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمَ﴾

Versbedeutung: "Und diejenigen, die an das glauben, was zu dir hinab gesandt worden ist und an das, was vor dir hinab gesandt worden ist und vom Jenseits fest überzeugt sind."

Der nächste Vers beginnt mit: "Jene befinden sich auf einer Rechtleitung von ihrem Herrn."

Wie man deutlich sehen kann, gibt es keinen grammatikalischen Zusammenhang zwischen den beiden Versen, doch die Bedeutung beider Verse ist sicherlich miteinander verbunden. Zu Beginn des fünften Verses wird beschrieben, was mit denjenigen Menschen ist, die die Eigenschaften verinnerlichen, die im vierten Vers erwähnt worden sind.

Diese Art von Waqf ist die zweithöchste Stufe. Man sollte an solchen Stellen stehen bleiben. Das heißt man bleibt stehen, atmet und liest dann das folgende Wort.

### (gut) حسن 3. Ḥasan

<u>Definition</u>: Man bleibt auf einem qur'ānischen Wort stehen, wobei es zwischen diesem Wort und den folgenden Worten einen Zusammenhang gibt in Bezug auf die Bedeutung und in Bezug auf die Grammatik.

Beispiel: 2:6

Versbedeutung: "Wahrlich, in Bezug auf diejenigen, die ungläubig sind, ist es gleichgültig, ob du sie warnst oder nicht warnst. Sie glauben nicht."

Wenn man auf dem "Wort"84 "ob du sie warnst" stehen bleibt, gibt es mit den Worten danach einen Zusammenhang in Bezug auf Grammatik und Bedeutung.

Bei dieser Art von Wagf darf man stehen bleiben. Mann atmet dann und kehrt ein paar Worte zurück, um die Worte miteinander zu verbinden. Zum Beispiel so:

"Wahrlich, in Bezug auf diejenigen, die ungläubig sind, ist es gleichgültig, ob du sie warnst. Es ist gleichgültig in Bezug auf die ob du sie warnst oder nicht warnst. Sie glauben nicht."

Auf Arabisch würde man ab dem Wort ﴿ وَسَوَاعُ اللَّهِ weiter lesen. Wenn es sich allerdings um ein Versende handelt, dann ist es Sunna, auf dem Versende stehen zu bleiben. Denn das Stehenbleiben am Versende ist ausnahmslos Sunna.85 Beispiel: 1:2,3



Versbedeutung: "Alles Lob gebührt Allah, dem Herrn der Welten". Der folgende Vers bedeutet: "Dem Allerbarmer, dem Barmherzigen".

Wie man deutlich sehen kann hat im Deutschen der Dativ aus dem ersten Vers noch Auswirkungen auf den nächsten Vers. Ebenso beinhaltet der zweite Vers Beschreibungen von Allah, Der im ersten Vers erwähnt worden ist. Es gibt also einen Zusammenhang in Bezug auf die Bedeutung. Genauso verhält es sich im Arabischen: Das erste Lām J von Allāh ist eine Präposition und hat eine Kasra und bedeutet frei übersetzt "für". Die rot

(übel) قبيح 4. Qabīḥ

markierten Vokale sind dadurch entstanden.86

<sup>84</sup> Im Arabischen ist es ein Wort.

 $<sup>^{85}</sup>$  Dies gilt auch für das Ende des 4. Verses von Sūra Al-Mā́ ūn (107). Solche Stellen auszuschließen widerspricht der Tatsache, dass es sich um ein Versende handelt. Und dort wo Versenden sind, gelten sie als Teil der Offenbarung. Außerdem können dahinter Weisheiten des Allweisen stecken, wie zum Beispiel das Erwecken der Aufmerksamkeit.

 $<sup>^{86}</sup>$  Bis auf die Fatha bei "Allāh", denn dieses Wort ist aus technischen Gründen ganz rot.

Man bleibt auf einem qur'ānischen Wort stehen, wobei die Bedeutung falsch oder unsinnig wird.

Beispiel: 1:2



Wenn man auf dem markierten Dāl → stehen bleibt, würde dies übersetzt nichts anderes bedeuten als: "Das Lob".

Dieser Satz macht so alleine keinen Sinn.

Beispiel für eine falsche Bedeutung: Sūra Yāsīn Vers 22

Versbedeutung: "Und warum sollte ich nicht Denjenigen anbeten, Der mich erschaffen hat, und zu Ihm werdet ihr zurückkehren."

Würde man auf dem rot markierten Wort stehen bleiben und mit dem nächsten weiterlesen, dann wäre die Bedeutung:

"Ich schwöre bei meinem Vermögen! Ich diene nicht Demjenigen, Der mich erschaffen hat, und zu Ihm werdet ihr zurückkehren."

Spätestens jetzt weiß man, wieso dieses Kapitel als die Hälfte der Tadschwīdwissenschaft gilt!

Wenn es aus Versehen passiert, zum Beispiel durch Niesen, Ausgehen der Luft, Husten u. ä., dann geht man ein paar Worte zurück und verbindet alle Worte noch einmal miteinander.

Erage: Wie kann derjenige, der kein Arabisch spricht, sich diese Regeln merken? Antwort: Er hält sich an die Zeichen, die für dieses Kapitel im Muṣḥaf, der in Madīna gedruckt wird, gesetzt worden sind. Es gibt hierfür genau 5 Zeichen:

Zum einen folgendes Zeichen:



Es bedeutet, dass man hier auf jeden Fall stehen bleiben soll, weil sonst die Bedeutung sich verändern würde.

Zum zweiten folgendes Zeichen:



Es bedeutet, dass man hier stehen bleiben soll, man darf allerdings auch weiter lesen.

Zum dritten folgendes Zeichen:

Es ist gleichgültig, ob man stehen bleibt oder weiter liest.

Zum vierten folgendes Zeichen:



Man darf stehen bleiben, weiter zu lesen ist allerdings besser.

Zum fünften folgendes Zeichen:



Man darf hier nicht stehen bleiben, weil sonst eine falsche Bedeutung entsteht.

Selbstverständlich sind im Mushaf bei Weitem nicht alle Fälle abgedeckt. Wenn man sich aber an die Zeichen hält, ist man auf dem sicheren Weg.87

Wenn kein Zeichen da ist, sollte man versuchen, nicht stehen zu bleiben, weil es sein kann, dass die Bedeutung verändert wird. Aber in den meisten Fällen ist dies nicht der Fall.

(Waqf zum Prüfen) اختباري 2) Iḥtibāri

Bei diesem Wagf geht es darum, dass der Lehrer den Schüler prüft, um zu sehen, wie der Schüler auf einem bestimmten Wort stehen bleibt. Beispielsweise wurde das Wort ﴿ وَحُمْتُ ﴾ im Qur'ān manchmal auch so geschrieben: ﴿ وَحُمْتُ ﴾ 88 Beim ersten von beiden wird beim Stehenbleiben das Tā in ein Hā umgewandelt. Im zweiten Beispiel bleibt es ein Tā und wird einfach sukuniert. Dies gilt für manche Riwāyāt, u. a. die Riwāya von Ḥafṣ.89

3) Intizāri انتظارى "erwartende Waqf")

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Da diese Zeichen im Muṣḥaf nicht Teil der Offenbarung sind, gibt es bei manchen Stellen unter den Gelehrten Meinungsverschiedenheiten.

<sup>88</sup> Vergleiche zum Beispiel 16:18 mit 14:34.

 $<sup>^{89}</sup>$  Für denjenigen, der kein Arabisch spricht, ist diese Thematik mehr oder weniger gleichgültig, weil er es "einfach" beim Auswendiglernen berücksichtigen muss. Für Arabisch sprechende ist es deshalb interessant, weil man es natürlich beim Stehenbleiben berücksichtigen muss und, weil es sich um zwei verschiedene arabische Dialekte handelt. Am weitesten verbreitet ist es heutzutage mit einem Hā stehen zu bleiben.

Wenn man seinem Lehrer mehr als eine Qirā'a vorliest, gibt es eine Technik, die es einem erlaubt, mehr als eine Qirā'a mehr oder weniger gleichzeitig zu lesen, um Zeit zu sparen. Währenddessen muss man bei manchen Worten stehen bleiben und andere Variationen vorlesen. Weil der Lehrer darauf wartet, nennt man diesen Waqf intiẓāri.

### (gezwungene Waqf) اضطراري 4) Idṭirāri

Es handelt sich hierbei um einen Waqf, der durch Husten, Niesen, einen zu kurzen Atem usw. bedingt ist.

5) Ta'assufi (Bedeutung hier: nicht beabsichtigte Weise vom Gesetzgeber)

Es handelt sich hierbei um eine Art von Waqf, die der Leser beabsichtigt und die zu einer Bedeutung führt, die offensichtlich von Allāh nicht beabsichtigt ist und auch unter den Qur'ānlehrern als seltsam angesehen wird. Beispiel: Sūra Al-Insān (76)



Versbedeutung: Darin gibt es eine Quelle, die Salsabīl heißt.

Wenn man auf dem markierten Wort stehen bleibt und danach weiter liest, würde es in etwa folgendes bedeuten:

"Darin gibt es eine Quelle, die genannt wird (die einen Namen hat). Suche einen Weg (der dich zu diesem Namen leitet)!"

Weiteres Beispiel: Sūra Luqmān (31)

Versbedeutung: "O mein Sohn, begehe in Bezug auf Allāh keinen Schirk! Wahrlich, der Schirk ist eine gewaltige Ungerechtigkeit."

Wenn man auf dem rot markierten Wort stehen bleibt und die restlichen Worte danach verbindet, bedeutet es folgendes:

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Korrekt muss es heißen: Qirā'āt قراءات, Riwāyāt روايات oder Auğuh أوجه

"O mein Sohn, begehe keinen Schirk! (Ich schwöre) bei Allāh, wahrlich, der Schirk ist eine gewaltige Ungerechtigkeit."

Man sieht, auch wenn die Bedeutung nicht falsch wird, soll man sich jedoch an die Art und Weise zu lesen halten, wie es die Qur'ānlehrer überliefert haben und nicht mit dem Text spielen.

### 6) Mu'ānaga المعانقة

Im Qur'ān gibt es manchmal zwei Worte, die nahe beieinander stehen. Wenn man auf einem der beiden Worte stehen bleibt, entsteht eine akzeptable Bedeutung. Ebenso ist es der Fall, wenn man auf dem anderen stehen bleibt, wobei natürlich eine andere Bedeutung entsteht. Man darf allerdings nicht auf beiden Worten stehen bleiben. Manche Stellen sind im Muṣḥaf, der in Madīna gedruckt wird, markiert.

Beispiele: Sūra Al-Baqara (2)



Versbedeutung, wenn man auf dem ersten Wort stehen bleibt:

"Dies<sup>91</sup> ist das Buch. Daran gibt es keinen Zweifel. Darin ist Rechtleitung für die Gottesfürchtigen<sup>92</sup>."

Versbedeutung, wenn man auf dem zweiten Wort stehen bleibt:

"Dies ist das Buch. In ihm gibt es keinen Zweifel. Es ist eine Rechtleitung für die Gottesfürchtigen."

Wie man deutlich erkennen kann, sind solche Stellen mit jeweils drei Punkten markiert.

# قطع '12.2 Qaţ

Sprachlich: Abschneiden.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Wörtlich: "Jenes…", denn die hohe Stellung des Qur'ān wird dadurch zum Ausdruck gebracht.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> So wird es im Allgemeinen übersetzt. Wörtlich bedeutet es: "Die Fürchtigen". Gemeint ist, dass sie sich sehr wohl vor Alläh fürchten, allerdings auch vor allem, was sich daraus ergibt, wie Sünden, Strafen im Diesseits, Erniedrigung im Jenseits, die Hölle, usw.

<u>Definition</u>: Mit der Absicht stehen bleiben, den Qur'ān nicht mehr weiterlesen zu wollen.

Beispielsweise vor der Verbeugung im Gebet.

### سکت 12.3 Sakt سکت

Sprachlich: Das ruhig sein.

<u>Definition</u>: Solange stehen bleiben, wie man normalerweise nicht zum Atmen braucht. (Bekannt aus Kapitel 2.4)

Bei Ḥafṣ gibt es Stellen, an denen es Pflicht ist und wiederum andere, bei denen man As-Sakt weglassen kann.

Die Stellen, an denen es Sakt gibt, sind die folgenden:

- 1) Zwischen Sūra 8 und 9 darf man Sakt machen, wie bereits in Kapitel 2.4 besprochen.
- 2) Sūra Al-Kahf (18)

Sakt ist hier Pflicht, wenn man den ersten Vers mit dem zweiten verbindet. Wenn man allerdings auf dem ersten stehen bleibt, atmet und dann den zweiten liest, fällt Sakt weg.

3) Sūra Yāsīn (36)

Wenn man das Wort ﴿مَرَقُونا mit dem folgenden verbindet, muss man Sakt machen. Wenn man allerdings stehen bleibt, atmet und dann mit dem nächsten Wort weiter liest, ist es auch in Ordnung, denn es handelt sich um einen Waqf Kāf

. Deshalb befindet sich auch neben dem وقف كاف.

### 4) Sūra Al-Qiyāma (75)



Hier ist Sakt Pflicht. Wie man sehen kann, wird das Nūn nicht mehr in das Wāu verschmolzen wegen des Sakt.

5) Sūra Al-Ḥāqqa (69)

Wenn man hier am Versende stehen bleibt, fällt das Sakt weg. Beim Weiterlesen allerdings hat man bei allen Qirā'āt zwei Möglichkeiten: Die erste ist Sakt. Die zweite ist, dass man den Sakt weglässt. Allerdings beachte man dann den Idġām, denn es trifft ein sukuniertes Hā auf ein weiteres Hā (Siehe Kapitel 6.1 "Mutamātilān").

6) Sūra Al-Muṭaffifīn (83)

Hier ist Sakt Pflicht. Man beachte, dass der Idģām somit wegfällt.

Bemerkung: Die Länge des Sakt wird nicht in Ḥarakāt (Vokalen) angegeben, sondern lernt man dadurch, dass man sie von einem ausgezeichneten Qur'ānlehrer lernt.

Zwei Hinweise:

Erstens: Sūra Al-Ḥaǧ (22)

Wenn man vom rot markierten Wort an beginnt zu lesen, dann erhält das Lām كل eine Kasra. Dasselbe würde für die Worte ﴿وليوفوا ﴾ und ﴿وليوفوا ﴾ gelten, aber das ﴿وليطوفوا ﴾ gehört im Arabischen zum Wort dazu in dem Sinne, dass man es, wenn es dasteht, nicht weglassen darf.

Zweitens: Sūra Al-Ḥuǧurāt (49) Vers 11



Das Substantiv des rot markierten Wortes ist "". Wenn man den Artikel "". Wenn man den Artikel

Wenn man von diesem Wort an beginnt zu lesen, befindet sich zu Beginn eine Waṣl-Hamza, die, wie gewohnt, durch ein Alif dargestellt ist und, weil sie vor dem Artikel steht, immer eine Fatḥa trägt.

Nun wissen wir aber, dass das Lām in diesem Fall gar nicht sukuniert ist! Deshalb hat man zwei Möglichkeiten dieses Wort zu lesen:

Entweder man spricht die Waṣl-Hamza zu Beginn wie gewohnt aus und sagt: اَلِسْمُ Oder man betrachtet die Hamza als unnötig und beginnt direkt mit dem Lām und sagte: لِسْمُ

Beides ist bei allen Qirā'āt erlaubt.93

93 Für diejenigen, die bereits wissen, was Naql النقل ist: Es handelt sich hier nicht um Naql! Die Kasra der Waşl-Hamza wurde also nicht zum Lām "transportiert".

111

# Kapitel 13/20 - Zwei sukunierte Laute treffen aufeinander

Dies geschieht **entweder** innerhalb eines Wortes **oder** zwischen zwei Worten. Innerhalb: Dann geht dem sukunierten Laut ein Madd voraus, wie in



oder wenn man stehen bleibt, wie in



Was passiert aber, wenn der eine sukunierte Laut am Ende eines Wortes vorkommt und der andere zu Beginn des nächsten?

Zu den Regeln der arabischen Grammatik gehört es, dass, wenn der letzte Laut des ersten Wortes sukuniert und gleichzeitig ein Madd ist und der erste Laut des zweiten Wortes auch sākin ist, dann der Madd wegfällt und die Ḥaraka (Vokal) des letzten Lautes vor dem Madd des ersten Wortes direkt mit dem sukunierten Laut des zweiten Wortes verbunden wird. Beispiele:

Wenn der Laut aber keine Madd war, dann wird der erste der beiden sukunierten Laute entweder in eine Fatḥa, Damma oder Kasra umgewandelt, wie in:

Alle markierten Vokale waren ursprünglich eine Sukūn. Doch weil beim Weiterlesen dann zwei Sukūns aufeinander treffen würden, wird im Arabischen die erste Sukūn in einen Vokal umgewandelt. Wie man sehen kann, nicht immer in denselben Vokal.

Da derjenige, der kein Arabisch kann, nicht wissen kann, wann es sich um einen ursprünglichen Vokal handelt und wann nicht, muss man dies beim

Auswendiglernen berücksichtigen, auch wenn es im Arabischen darauf Hinweise und dafür Regeln gibt.

### Kapitel 14/20 - Die Arten der Hamza

- 1. Art: Qaṭʿ-Hamza هنزة قطع. Sie ist diejenige Hamza, die immer ausgesprochen wird. Im Muṣḥaf, der in Madīna gedruckt wird, erkennt man diese Hamza daran, dass sie geschrieben steht.
- 2. Art: Waṣl-Hamza هنة وصل. Sie ist immer am Anfang eines Wortes und wird nur ausgesprochen, wenn man von diesem Wort an beginnt zu lesen. Sie steht im Muṣḥaf nicht geschrieben.
- 3. Art: Istifhām-Hamza همزة استفهام. Sie ist eine Art von Qaṭʿ-Hamza. Sie wird verwendet, um eine Frage zu signalisieren, ähnlich wie "im Arabischen und "Est-ce que" im Französischen.

"Ich trete ein" bedeutet: أَدْخُلُ

"Soll ich eintreten" bedeutet: وَأَدْخُلُ

### 14.1 Eine Wașl-Hamza vor einem Verb

Die Waṣl-Hamza vor Verben hat immer entweder eine Kasra oder eine Þamma. Es kommt auf den dritten Laut des Verbs an. Hat dieser eine **unbedingte** Þamma, hat die Hamza zu Beginn ebenfalls eine Þamma. Ansonsten hat sie eine Kasra. Beispiele:

Beide Hamzas tragen eine Damma. Dagegen tragen sie hier eine Kasra:

<u>Frage</u>: Warum habe ich vorhin vorausgesetzt, dass es sich um eine **unbedingte** Hamza handeln muss?

<u>Antwort</u>: Es gibt auch vorübergehende Pammas, die abhängig von der Deklination sind

Da es nur wenige Stellen im Qur'ān gibt, kann man sich, so Allāh will, diese Worte einfach merken.

Das erste Wort ist in Sūra Al-Aḥqāf (46) Vers 4:

Der dritte Laut des Wortes ﴿انتُونِي trägt zwar eine Þamma, allerdings nur "vorübergehend." Das Wort bedeutet soviel wie "bringt mir". Wenn man allerdings sagen würde "bring mir", dann heißt das auf Arabisch: ﴿انتِنِي Das Tā نه hat jetzt eine Kasra!

Wenn man also von diesem Wort anfangen will zu lesen, muss man Folgendes lesen:



Wie man deutlich erkennen kann, steht nun anstelle der Hamza ein Yā! Dies hängt damit zusammen, dass in der gesprochenen Sprache niemals zwei Hamzas aufeinander treffen dürfen, wenn die zweite von beiden sukuniert ist! Man muss in diesem Fall die Hamza in einen Madd-Laut umwandeln gemäß dem vorausgegangenen Vokal.<sup>94</sup>

Wenn man allerdings das vorige Wort mit diesem verbindet, fällt die Waṣl-Hamza weg und man liest wie erwartet

Das zweite Wort ist in Sūra Ṣād (38) Vers 6:

Die Waṣl-Hamza hat eine Kasra, denn wenn dieses Verb im Singular stünde, würde man sagen: ﴿ اَمُثْنَ

115

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Der vorausgegangene Vokal in unserem Beispiel ist eine Kasra. Deshalb wird die Hamza in ein Yā umgewandelt. Diese Regelung gilt nicht nur für alle Qirā'āt, sondern für die gesamte arabische Sprachel

Das dritte Wort ist in Sūra Yūnus (10) Vers 71:

Stünde dieses Wort im Singular, würde man sagen: ﴿ الْقُصْلِ

Das vierte Wort ist in Sūra Aṣ-Ṣāffāt (37) Vers 97:

Stünde dieses Wort im Singular, würde man sagen: ﴿ ﴿ الْبُنْ﴾

Die Wașl-Hamza vor Substantiven trägt stets eine Kasra:

Selbstverständlich gilt das auch für die hiervon abgeleiteten Formen.

Vor dem Artikel trägt die Wasl-Hamza immer eine Fatha:

Die folgenden Worte, ebenso deren Ableitungen, haben im gesamten Qur'an ebenfalls eine Wasl-Hamza, die eine Fatha trägt:

<sup>95</sup> Stellen, wie in Al-Ḥiǧr (15) Vers 65 {وَاهْضُوا}, sind uninteressant, weil man die Konjunktion 3 nicht weglassen darf.

6 Kommt nicht im Qur'ān vor.

### 14.2 Eine Waşl-Hamza vor einer Qaţʻ-Hamza

Dieser Fall kommt nur am Anfang eines Wortes vor. In diesem Fall wird die Qaț´-Hamza in dasjenige Madd umgewandelt, das dem Vokal der Wașl-Hamza entspricht, wenn man sie aussprechen würde. Beispiel:



Der Vokal des dritten Lautes ist keine unbedingte Þamma. Deshalb hat die Waṣl-Hamza zu Beginn des zweiten Wortes eine Kasra.

Derjenige Madd, der der Kasra entspricht, ist das Yā عن , denn die Kasra ist die Tochter des Yā. Man sagt also:

Zweites Beispiel:



Der Vokal des dritten Lautes ist eine unbedingte Pamma. Deshalb hat die Waṣl-Hamza zu Beginn des zweiten Wortes eine Pamma. Derjenige Madd, der der Pamma entspricht, ist das Wāu ورا , denn die Pamma ist die Tochter des Wāu. Man sagt also: ﴿
الْالْقَالُونُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰه

### 14.3 Eine Qaț'-Hamza vor einer Wașl-Hamza

In diesem Fall ist mit Qaṭʿ-Hamza wieder die Istifhām-Hamza gemeint. Auf Arabisch bedeutet

آفَتر*َ* ي

"Er hat erdichtet". Will man daraus eine Frage machen, setzt man davor eine Qaţʻ-Hamza, wodurch wie gewohnt die Waşl-Hamza verschwindet und man sagt:

أُفَتَرَيٰ

Dasselbe gilt für die Substantive, denn deren Waşl-Hamza hat auch eine Kasra. Was ist aber in dem Fall, wenn man eine Qaţʿ-Hamza vor einen Artikel setzt, wie in

? أَللَّهُ

Antwort: In der Aussprache ändert sich überhaupt nichts! Die Waṣl-Hamza trägt eine Fatḥa und fällt weg. Die Qaṭʿ-Hamza, die an die Stelle der Waṣl-Hamza gesetzt wird, trägt ebenfalls eine Fatḥa!

#### إبدال 14.3.1 Ibdāl

Sprachlich: Umwandlung.

<u>Definition</u>: Das Umwandeln der sukunierten Hamza in den dem vorausgegangenen Vokal entsprechenden Laut.

Mit Ibdāl ist hier gemeint, dass eine Waṣl-Hamza zu Beginn eines Artikels in ein Alif umgewandelt wird aufgrund einer vorausgegangenen Istifhām-Hamza.

 $<sup>^{97}</sup>$ Das ist eine Ansicht. Die andere Ansicht ist, dass es sich hierbei nicht um einen Artikel handelt, sondern um ein eigenständiges Wort bzw. um einen eigenständigen Namen.

Es gibt im Qur'ān genau drei Beispiele:

1) Sūra Yūnus (10) im Vers 59 und in Sūra An-Naml (27) ebenfalls im Vers 59:



Weil nach dem Alif ein unbedingt sukunierter Laut folgt, muss man das Alif 6 Einheiten lang ziehen.

2) Sūra Yūnus (10) Verse 51 und 91:



3) Sūra Al-Anʿām (6) Verse 143 und 144:



Die zweite Möglichkeit, dieser drei Worte zu lesen ist mit

#### تسهيل 14.3.2 Tashīl

Sprachlich: Vereinfachung.

<u>Definition</u>: Die Hamza zwischen einer Hamza und dem ihr zugehörigen Vokal auszusprechen.

Es gibt in der Riwāya von Ḥafṣ vier Worte, die mit Tashīl ausgesprochen werden, wobei man bei einem dieser Worte keine andere Wahl hat. Die drei anderen sind im Muṣḥaf, der in Madīna gedruckt wird, so geschrieben, dass man sie mit Ibdāl إبدال liest. 98 Es sind die Worte, die gerade eben unter "Ibdāl" (14.4) besprochen wurden.

Die einzige Stelle, wo man Tashīl machen muss, ist in Sūra Fuṣṣilat (41) Vers 44:

ءَ أَعِجَمِي

عَأَعْجَميٌ "Ursprünglich gesehen ist das Wort

 $<sup>^{\</sup>rm 98}$  Man hat sich offensichtlich dafür entschieden, weil diese Version einfacher ist.

Statt der zweiten Hamza ist ein ausgemalter schwarzer Punkt im Muṣḥaf gezeichnet, was auf den Tashīl hinweist. Offensichtlich wurde hier Tashīl gemacht, da das ʿAin  $\boldsymbol{\xi}$  und die Hamza  $\boldsymbol{\xi}$  beide von der Kehle entspringen. Laute hintereinander zu sprechen, welche nahe aneinander sind, ist immer schwieriger.

Man kann hauptsächlich 2 Fehler machen: Zum einen, dass man eine zweite Hamza ausspricht, zum anderen, dass man die Hamza in ein Hā 🎝 umwandelt. Obwohl Tashīl "Vereinfachung" bedeutet, ist es erfahrungsgemäß schwieriger und muss von einem ausgezeichneten Qur'ānlehrer gelernt werden.

# الألِفاتُ Kapitel 15/20 - Die sieben Alifs

Es handelt sich um genau sieben Alifs im Qur'ān, die nur ausgesprochen werden, wenn man auf jenen Worten stehen bleibt. Wenn man nicht stehen bleibt, verschwindet es. Das Zeichen ist ein nicht ausgemalter Kreis über dem Alif.

1. Im gesamten Qur'ān:



An denjenigen Stellen, wo das Alif sowieso beim Weiterlesen wegfällt aufgrund des folgenden sukunierten Lautes, ist der nicht ausgemalte Kreis weggelassen worden, wie zum Beispiel in Sūra Ṭāhā Vers 14.

2. Sūra Al-Kahf (18) Vers 38:

Sūra Al-Ahzāb (33):

Sūra Al-Aḥzāb (33):

Sūra Al-Aḥzāb (33):

Sūra Al-Insān (76):

Wie man sehen kann, ist hier das Zeichen über dem Alif ein nicht ganz runder Kreis. Dieses Zeichen bedeutet, dass man den entsprechenden Laut niemals ausspricht. Das ist in diesem Fall eine Möglichkeit für dieses Alif, dass es also weder beim Weiterlesen noch beim Stehenbleiben gelesen wird. Die zweite Möglichkeit ist, dass man es als eines der sieben Alifs behandelt und nur beim Stehenbleiben ausspricht.

7. Sūra Al-Insān (76):

Gemeint ist nur das Alif des ersten der beiden gleichen Worten, welches markiert ist. Beim zweiten Wort spricht man das Alif niemals aus.

Alle genannten Stellen gelten für die Riwāya von Ḥafṣ.

## النقل Kapitel 16/20 - Naql

Sprachlich: Transport, das Verlagern.

Definition: Eine Qaṭʿ-Hamza معزة قطع wegzulassen und deren Vokal an den vorangehenden sukunierten Laut zu übergeben.

Naql ist Teil der Tadschwīdwissenschaft, kommt aber niemals in der Riwāya von Ḥafṣ vor.

Zur Verdeutlichung führe ich trotzdem ein Beispiel an:



Wie man sehen kann ist das Lām  ${\it J}$  sukuniert und ihm folgt eine Qaṭʿ-Hamza. Wenn man jetzt dem Lām den Vokal der Hamza übergibt und die Hamza weglässt, spricht man das Wort wie folgt aus:

ألنسان

Man schreibt es allerdings so:

البانسان

### اللحن Kapitel 17/20 - Lahn

Mit Laḥn ist hier jegliche Art von Fehler gemeint, die man beim Qur'ānlesen machen kann.

Man teilt die Fehler in zwei Teile ein: **offensichtliche Fehler** (لَحْنٌ جَلِي) und  $\mathbf{nicht}$ offensichtliche Fehler (لَحْنٌ خَفِي). Mit offensichtlich sind allgemein solche Fehler gemeint, die derjenige, der korrekt

Arabisch spricht, sofort erkennt, auch ohne Tadschwid gelernt zu haben, wie zum Beispiel das Verändern der Vokale. Beispiel:

Wenn man statt ﴿ أَنْعَمْتُ ﴾ ﴿ أَنْعَمْتُ ﴾ liest.

"hafi" (nicht offensichtlich)) heißt wortwörtlich "versteckt, verborgen", weil es vor derjenigen, die kein Tadschwid gelernt haben, verborgen ist.

Unter diese Kategorie fällt zum Beispiel das Kapitel 7 über die "Gunnāt" oder einige Eigenschaften von Lauten, wie Qalqala, Šidda, Raḫāwa u.a.99

<sup>99</sup> Darüber lässt sich streiten. Ich gehe davon aus, dass die frühen Araber dies als einen Fehler empfanden, wenn man den Idgām beim Reden nicht praktizierte. Damit sind aber nicht die Längeneinheiten gemeint.

### Kapitel 18/20 - 'Utmānische und heutige Rechtschreibung الْخَطُّ الْعُتُمانِيُّ والإمْلاءُ الْحَدِيث

Der Muṣḥaf, der in Madīna gedruckt wird, wurde gemäß der Rechtschreibung geschrieben, wie die Ṣaḥāba ihn unter der Leitung von Zaid Ibn Ṭābit نيذُ بنُ ثابت zur Zeit des Kalifats von ʿUtmān Ibn ʿAffān, Allāhs Wohlgefallen auf ihnen allen, geschrieben haben. Wie man sich denken kann, unterscheidet sich die damalige Rechtschreibung von der heutigen.

Die Unterschiede können in 6 Punkten zusammengefasst werden:

1. Im Muṣḥaf werden bestimmte Worte zusammen geschrieben, die heutzutage allerdings auseinander geschrieben werden. Beispiele:

Sūra Ṭāhā (20) Vers 94:



Es bedeutet "O Sohn meiner Mutter" und wird heutzutage in drei Worten geschrieben:



Was sich für das Qur'ānlesen daraus ergibt ist, dass man nur am Ende des gesamten Wortes stehen bleiben darf und nicht etwa auf jedem einzelnen von diesen dreien, weil man sich an die Rechtschreibung des Muṣḥaf halten muss.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-Qaṣaṣ (28) Vers 82

Heutzutage:

Man darf also nur auf dem zweiten Wort stehen bleiben. Ebenso gilt "im Qur'ān als zusammen geschrieben." 2. Im Muṣḥaf werden Worte auseinander geschrieben, die heutzutage zusammen geschrieben werden.

Beispiele:

Sūra Al-Kahf (18) Vers 49 und Al-Furqān (25) Vers 7:

Sūra Al-Baqara (2) Vers 144, 150:

Man darf jeweils auf dem ersten der beiden Worte stehen bleiben, was man allerdings nicht absichtlich machen soll, sondern nur, wenn man zum Beispiel geprüft wird, einem die Luft ausgeht usw.

Auf dem Wort

in Sūra Aṣ-Ṣāffāt (37) Vers 130 darf man in der Riwāya von Ḥafṣ nur auf dem zweiten Wort stehen bleiben. $^{100}$ 

3. Im Muṣḥaf sind Buchstaben nicht geschrieben, die man heutzutage allerdings schreibt. Beispiele: Im gesamten Qur'ān:



Ausgeschrieben wäre es heutzutage mit zwei Yās, nämlich:



Man muss das Yā aussprechen.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Es wurde auseinander geschrieben, damit eine andere Qirā'a, nämlich {آلِ بِاسِينَ} auch beinhaltet ist, was soviel bedeutet wie "die Familie von Yāsīn". In diesem Fall dürfte man auf dem ersten Wort stehen bleiben.

Im Muṣḥaf hat man an der entsprechenden Stelle ein kleines, altes  $Y\bar{a}$  darüber hinzugefügt.

Folgende Yās  $\boldsymbol{\wp}$  stehen im Muṣḥaf nicht geschrieben und dürfen deshalb nie ausgesprochen werden

Beispiel: Sūra An-Nisā' (4) Vers 146

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-Mā'ida (5) Vers 3

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Yūnus (10) Vers 103:

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man niemals aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-Isrā' (17) Vers 11

Heutzutage schreibt man es so:

Das Wāu 🕽 spricht man niemals aus.

Weiteres Beispiel: Sūra Ṭāhā (20) Vers 12

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-Ḥaǧ (22) Vers 54

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man nie aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra An-Naml (27) Vers 18

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-Qaṣaṣ (28) Vers 30

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Ar-Rūm (30) Vers 53101

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Yāsīn (36) Vers 23

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Aṣ-Ṣāffāt (37) Vers 163

هُوَ صَالِ ٱلْجَحِيمِ Heutzutage schreibt man es so: هُوَ صَالِي الْجَحِيمِ Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Aš-Šūrā (42) Vers 24

Heutzutage schreibt man es so:

Das Wāu y wird nie ausgesprochen.

 $^{\rm 101}$  Dasselbe Wort dagegen in Sūra An-Naml (27) Vers 81 wurde mit Yā geschrieben.

Weiteres Beispiel: Sūra Qāf (50) Vers 41

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-Qamar (54) Vers 5

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Ar-Raḥmān (55) Vers 24

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra At-Taḥrīm (66) Vers 4

Heutzutage schreibt man es so:

Das Wāu spricht man nie aus.

Weiteres Beispiel: Sūra At-Takwīr (81) Vers 16

ٱلجَوَارِ ٱلۡكُنَّسِ

Heutzutage schreibt man es so:

Das Yā darf man beim Stehenbleiben nicht aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-'Alaq (96) Vers 18

Heutzutage schreibt man es so:

Auch hier darf man das Wāu niemals aussprechen.

Weitere Beispiele für Alifs, die nicht geschrieben stehen und nicht ausgesprochen werden dürfen:

Sūra An-Nūr (24) Vers 31, Az-Zuhruf (43) Vers 49, Ar-Raḥmān (55) Vers 31

Heutzutage schreibt man es so:



Dieses Alif darf man an diesen drei Stellen nie aussprechen.

Weiteres Beispiel: Sūra Al-Baqara (2) Vers 26



Heutzutage schreibt man es so:



Dieses Yā muss man beim Stehenbleiben aussprechen. Welches der beiden Yās ist weggelassen worden? Wenn man der Ansicht ist, dass es das erste ist, dann bleibt man wie erwartet auf dem Yā stehen. Wenn man der Ansicht ist, dass es das zweite

ist, dann handelt es sich um eine Ausnahme, denn in der Regel bleibt man so stehen, wie es im Muṣḥaf geschrieben steht.

Aber in beiden Fallen wird darauf hingewiesen, dass man auf diesem Wort nicht grundlos stehen bleiben darf, denn dadurch wird an dieser Stelle die Bedeutung verfälscht.

4. Im Muṣḥaf werden Buchstaben weggelassen, die man aussprechen muss. Beispiele:

Die Gelehrten haben, wie man sehen kann, ein kleines Alif<sup>105</sup> bzw. Wāu dazu geschrieben. Der Grundsatz im medinensischen Muṣḥaf ist: Wenn ein kleiner Buchstabe geschrieben steht, muss man ihn aussprechen, es sei denn er befindet sich unterhalb des großen Buchstabens: In diesem Fall darf man ihn statt des großen Buchstabens aussprechen (Siehe Punkt 6).

5. Buchstaben werden geschrieben, die man niemals ausspricht. Beispiele:

Sūra Al-An'ām (6) Vers 34



Das Zeichen, dass ein Buchstabe nicht ausgesprochen wird, ist ein nicht ganz runder Kreis: •

Weitere Beispiele:

106 لَأَاْذَ نَحَنَّهُ وَ \* أُوْلَتِهِكَ \* وَأُوْلَتُ \* يَتَأُوْلِي

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>Āl-'Imrān (3) Vers 153.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>An-Nisā' (4) Vers 135.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Al-Anbiyā' (21) Vers 88.

<sup>.</sup> ألف خنجَريَّة Alif Ḥinǧariyya

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> An-Naml (27) Vers 21.

6. Buchstaben werden geschrieben, doch stattdessen werden andere Buchstaben ausgesprochen, die darüber geschrieben werden: Beispiele:

Wenn allerdings der kleine Buchstabe unter dem großen steht, dann hat man die Wahl, wobei die Aussprache mit dem großen Buchstaben bekannter ist, weil es von mehr Überlieferern überliefert wurde. Hierfür gibt es ein Beispiel, und zwar in Sūra At-Tūr (52) Vers 37:

7. Im Muṣḥaf werden manche Tā Marbūṭa عَلَيْ مُربُوطَةُ (تَ) عا مُربُوطَةُ (تَ) als Tā Mabsūṭa عَلَيْ geschrieben. Dies hat natürlich eine Auswirkung auf die Aussprache, denn auf einem Tā Marbūṭa bleibt man mit einem Hā على stehen, beim Tā Mabsūṭa mit einem Tā.

Beispiele:

Dasselbe gilt für die Worte: ﴿فَطْرَةَ ﴿ هَٰتُمَا وَهُرَّةَ ﴾ ﴿فَطْرَةَ ﴾ ﴿فَطْرَةَ ﴾ ﴿فَطْرَةَ ﴾ ﴿فَعْصِيَةَ ﴾ ﴿ مُعْصِيَةً ﴾ ﴿فَعَلَمَةً ﴾ ﴿فَكُلمَةً ﴾

Diese Unterschiede muss man mit auswendig lernen. Im Arabischen gibt es dafür ein Gedicht. $^{113}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Ibrāhīm (14) Vers 34

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> An-Naḥl (16) Vers 18

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> An-Nisā' (4) Vers 12

<sup>110</sup> At-Tahrīm (66) Vers 10

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Al-Baqara (2) Vers 218

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Al-A'rāf (7) Vers 154

### Kapitel 19/20 - Gesangsregeln

Die Stimme zu verschönern, wenn man den Qur'ān singt, ist eine wünschenswerte Angelegenheit. Der Gesandte Allāhs 🛎 sagte:

"Wer den Qur'an nicht singt, gehört nicht zu uns."

Das Wechseln der Tonlage von Laut zu Laut ist eine Sache, die jeder beim Qur'ānlesen machen muss, wenn er ihn psalmodieren will.

Verboten sind allerdings zwei Dinge:

1. Das Wechseln einer Tonlage innerhalb eines Lautes:

Wie man deutlich sehen kann ist es so, als würde man Laute in den Qur'ān hinzufügen. Die wahre Begründung ist, dass dies nicht von den Asḥābul-Asānīd (Besitzern von Überlieferungsketten) überliefert ist. $^{115}$ 

2. Aus den Vokalen (Ḥarakāt حركات) dürfen keine Mudūd entstehen. Meistens geschieht es durch zu langsames Lesen und eventuell auch dadurch, dass man der Qur'ānlesung eine bestimmte Melodie aufzwingen will.

المُقَدِّمَةُ الجَزَريَّةَ113

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Buḥāri 33/55 Nr. 6973, Abū Dāwūd 4/268 Nr. 1257 und 1258, Musnad Ahmad 3/406 Nr. 1396, 3/440 Nr. 1430, 3/477 Nr. 1467, Muṣannaf Ibn Abi Šaiba 2/403, 7/154, As-Sunan Al-Kubrā von Al-Baihaqi 2/54, 10/229, 230, Muṣannaf 'Abdur-Razzāq 2/483 Nr. 4170 und 4171 u. v. m.

### Kapitel 20/20 - Nicht übertreiben!

Der Qur'ānlehrer Muḥammad Ibn Al-Ğazari محددُ بنُ الجزري (gest. 833 n. H.) gilt als der Imām aller Qur'ānlehrer nach dem Gesandten Allāhs عفاظ und den Ḥuffāẓ عفاظ unter den Gefährten, Allāhs Wohlgefallen auf ihnen allen.

Aufgrund der großen Erfahrung auf dem Gebiet des Qur'ānlehrens, hat dieser edle Gelehrte, Allāhs Barmherzigkeit auf ihn, diejenigen Fehler aufgelistet, die besonders bei Anfängern oft auftreten.

Er sagte in seinem beeindruckendsten Werk "An-Našr fil-Qirā'ātil-'Ašr النشر في تقداءات العشر المعشر المعشر المعشر العشر

So zu lesen, als hätte man einen Klumpen im Mund.

Zu versuchen, dass man alle Laute aus der Kehle spricht. Dadurch werden alle Laute mit einem 'Ain  $\boldsymbol{\xi}$  vermischt.

Dort Imāla إمالة zu machen, wo keine hingehört.

Absichtlich zu zittern, als ob man überwältigt wäre. Wenn man wirklich überwältigt ist, ist es erlaubt.

Jede Šadda in die Länge zu ziehen, obwohl wenn es sich beim Laut nicht um eine Mīm oder Nūn handelt, wie in: (بالله، الرّحمن، الشّيطان)

Wortwörtlich: das Zerhacken der Mudūd. Siehe Kapitel 19.

<sup>116</sup> Plural von Ḥāfiz عنفظ. Gemeint ist eine Person, die den gesamten Qur'ān auswendig vortragen kann. Möge Allāh diese Menschen erhöhen und vermehren.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Ich verzichte auf die Übersetzung und gebe nur die für den Qur'ānleser entscheidende Bedeutung wieder.

# ولا بتطنين الغنات...

Wie in Bezug auf die Mudūd, allerdings in Bezug auf Gunnāt, wie zum Beispiel bei ﴿النَّمَا ﴿ النَّمَا ﴿ النَّمَا ﴿ اللَّهُ الْمَانَ ﴿ اللَّهُ اللَّ

# ولا بحصر منة الراءات.

Zu fest auf den Ausgang eines Rā عن zu drücken, so dass der Ton des Rā unterbrochen wird, obwohl dieser Laut teilweise die Eigenschaft von Raḫāwa رخاوة hat.

Man soll auf natürliche Weise lesen, so dass das Herz und die Ohren davon ergriffen werden, auf eine einfache, angenehme Weise.

Allāhs Segen und Heil seien auf dem Gesandten Muḥammad und alles Lob gebührt Allāh, dem Herrn der Welten.

## Quellen

- Der edle Qur'ān
- Was ich von meinen Qur'ānlehrern 'Abdul-Mu'ṭī Aḍ-Ḍāhir عبد المعطي الضاهر und Kamāl Qaṣṣār كمال قصار gelernt habe dadurch, dass ich ihnen den Qur'ān vorgetragen habe.
- "Der edle Qur'ān und die Übersetzung seiner Bedeutungen in die deutsche Sprache". Übersetzung: 'Abdullāh aṣ-Ṣāmit Frank Bubenheim und Nadeem Elyās.
- Die Tadschwidunterrichte des Qur'änlehrers Ayman Swaid د\ أيمن سويد
- 'Ilm At-Tadschwīd علم النجويد vom Qur'ānlehrer Yaḥyā Al-Ġauṭāni دا يحيى الغوثاني und auch, dass ich ihm den Anfang des Qur'ān in einigen Qirā'āt vorgelesen habe.

